
Osemdeseta: 
Pojmovnik novega kulturnega polja

Zvezek 2

ALTERNATIVA



Osemdeseta: Pojmovnik novega kulturnega polja, 2.
Urednik: Oto Luthar

Naslov: Alternativa
Avtor: Martin Pogačar 

Recenzenta: Tomaž Mastnak in Marko Zajc 
Jezikovni pregled in tehnično urejanje: Tadej Turnšek 
Oblikovanje in prelom: Nina Semolič
Izdajatelj: ZRC SAZU, Inštitut za kulturne in spominske študije
Zanj: Tanja Petrović
Založnik: Založba ZRC
Zanj: Oto Luthar
Glavni urednik založbe: Aleš Pogačnik
Tisk: Cicero Begunje, d. o. o.
Naklada: 400
Prva izdaja, prvi natis / Prva e-izdaja
Ljubljana 2026

Prva e-izdaja je pod pogoji licence Creative Commons CC BY-NC-ND 
4.0 prosto dostopna: https://doi.org/10.3986/9789610510796

Izid je financiran iz sredstev raziskovalnega projekta »Oblikovanje nove
ga kulturnega polja v Sloveniji v 1980-ih: civilna družba med nacional-
ističnimi politikami in medkulturnim sodelovanjem« ( Javna agencija za 
znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije, ARIS, 
2017–2022, J6-2576), programa »Historične interpretacije 20. stoletja« ( Javna 
agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike 
Slovenije, 2017–2027, P6-0347) ter iz sredstev razpisa za sofinanciranje 
monografij ARIS.

Kataložna zapisa o publikaciji (CIP) pripravili v Narodni  
in univerzitetni knjižnici v Ljubljani

Tiskana knjiga
ISBN 978-961-05-1078-9
COBISS.SI-ID 265084931

E-knjiga
ISBN 978-961-05-1079-6 (PDF)
COBISS.SI-ID 264651267

https://doi.org/10.3986/9789610510796
http://COBISS.SI
https://cobiss.si/
https://plus.cobiss.net/cobiss/si/sl/data/cobib/264651267


ALTERNATIVA
Martin Pogačar





Stara forma začne pokati pod notranjim valom vsebine, 
ki vre v njej. Omejevala je polje pogleda, zdaj pa je pod 
visokim pritiskom popustila in odprla horizont, katerega 
meja se še ne da zaslutiti. Skozi razpoke ližejo plameni 
najširših možnosti. Začeti je treba delati.

V teh trenutkih obotavljanja in majanja celotnega 
stanja se razkriva neskončnost. Nič še ni definirano in 
zamejeno, vse se da narediti. Misli in dela rojijo neverjetno 
hitro, z lastno potenco in pomembnostjo zapeljujejo, 
se prehitevajo in krožijo. Plamen, ki je bil dolgo časa 
zadušen, je prišel do kisika in zdaj ga hitro in razsipno 
troši. Med grobimi vdori razpada v miriade drobnih 
rokavov in iskric. In ti rokavi in iskrice vlečejo vsaksebi 
z obljubami plodnosti.

To je čas plodnosti.1

1	 Ivan Focht, Istina i biće umjetnosti (Sarajevo: Svjetlost, 
1959), str. 9.





5

I

Uvod

Pojmi 'alternativna kultura', 'alternativa' oziroma 'al-
ternativna scena' imajo relativno kratko zgodovino 
ter močan mobilizacijski in čustven naboj.2 Zlasti od 
1960-ih let naprej in potem skozi 1970-a in 1980-a sta 
na kapitalističnem Zahodu in socialističnem Vzhodu 
alternativna kultura in z njo alternativa postali oznaki 
za družbena gibanja, ki se primarno pozicionirajo v 
odnosu do sredinske, etablirane, množične, popular-
ne kulture,3 hkrati pa se v dobršni meri prekrivajo s 

2	  Za komentarje in sugestije, ki so mi pomagali izboljšati 
in precizirati besedilo, se zahvaljujem Tanji Petrović, 
Tomažu Mastnaku, Otu Lutharju, Kristini Pranjić in 
Nini Vodopivec.

3	  Kultura je izmuzljiv pojem, ki ga preganja vrsta definicij. 
Tukaj razumevanje kulture povzemam po Raymondu 
Williamsu, ki jo na eni strani definira kot večplastni 
označevalec splošnega procesa intelektualnega, duhov-
nega in estetskega razvoja ter specifičnega načina živl-
jenja ljudi, obdobja, skupine ali človeštva na splošno, 
na drugi strani pa kot opis dela in prakse intelektualne 
in zlasti umetniške dejavnosti, kar se kaže v najbolj 
razširjeni rabi, kjer je kultura razumljena kot glasba, 
literatura, slikarstvo in kiparstvo, gledališče in film. To 
izpostavlja zapleteno razmerje med splošnim človeškim 
razvojem in določenimi načini življenja. Pri tem se, 
recimo, raba kulture v arheologiji in kulturni antro-
pologiji nanaša predvsem na materialno produkcijo, 
v zgodovini in kulturologiji pa zlasti na označevalne 
ali simbolne sisteme; Raymond Williams, »Culture«, 
Keywords, A Vocabulary of Culture and Society (New York: 
Oxford University Press, 1983).



Martin Pogačar

6

fenomenom subkulture oziroma kontrakulture,4 pri 
nas pa tudi z alternativno sceno, ki je zaznamovala 
1980-a leta. Alternativna kultura je v pomembni meri 
stvar mladih in mladinskih subkultur druge polovice 
20. stoletja in z njimi povezanih družbenih spre-
memb oziroma tozadevnih ambicij in prizadevanj,5 
čeprav so družbena gibanja, ki bi jih lahko razumeli 
tudi skozi to optiko, obstajala že prej.

Razvoj konceptualizacije in življenje tega druž-
benega fenomena, kot ga poznamo danes, lahko 
spremljamo vse intenzivneje zlasti v obdobju mo-
dernosti, se pravi v času po razsvetljenstvu in indu-
strijski revoluciji. Takrat pride do velikih sprememb 
tako na ravni razumevanja človeka in socialnosti 
kot posledično tudi principov in mehanike poli-
tične organizacije in delovanja,6 v pomembni meri 

4	 Gl. prispevke Franci Pivec, »Osamosvajanje študentske 
skupnosti. Slovensko študentsko gibanje v šestdesetih 
letih«; Cvetka Hedžet Tóth, »Uporništvo generacije 68 – 
etizacija sveta«; Blaž Vurnik, »Nova družbena gibanja v 
objemu Zveze socialistične mladine Slovenije«; Gregor 
Tomc, »Subkulturi hipijev in pankerjev. Primer Slove-
nije v sedemdesetih in osemdesetih letih«, v: Jugoslavija, 
krize in reforme 1968/1988, uredil Zdenko Čepič (Ljubl-
jana: Inštitut za novejšo zgodovino, 2010).

5	 Gl. Breda Luthar, Generacija. Osemdeseta: Pojmovnik no-
vega kulturnega polja, 3. (Ljubljana: Založba ZRC, 2026; 
gl. tudi Aleš Erjavec, »Tako imenovana alternativna in 
etablirana kultura«, v: Punk pod Slovenci, uredila Nela 
Malečkar in Tomaž Mastnak (Ljubljana: Univerzitetna 
konferenca ZSMS, 1985), str. 433.

6	 Gl. William Davies, Nervous States (London: Bloomsbu-
ry, 2019).



7

Alternativa

povezanih s posledicami razvoja in širjenja, novih 
rab in zlorab medijskih tehnologij (recimo za 'pro-
pagandistične' rabe)7 ter z vzpostavitvijo in razvojem 
institucije prostega časa oziroma regulacije dela. 
Izhajajoč iz teh zgodovinskih pogojev in okvirov se 
je alternativna kultura kasneje, tako v večstrankarskih 
kot enostrankarskih sistemih in zlasti po drugi sve-
tovni vojni, strukturno vpisovala na mesto naspro-
tovanja ali zavračanja sredinske kulture, na mesto 
ustvarjanja in definiranja generacijsko in nazorsko 
povezanih skupin, pa tudi kritike prevladujoče po-
litične in ekonomske ureditve oziroma usmeritve.

Vendar pa, kot ugotavlja vrsta raziskovalcev in 
akterjev takratne scene, v kontekstu jugoslovanskega 
socializma alternativne kulture alternative vendarle 
ne gre enačiti z disidentstvom. Antropologinja 
Tanja Petrović tako trdi, da zavračanje identifikacije 
z disidentstvom na eni strani poudarja specifično in 
izmuzljivo umeščanje Jugoslavije v geografiji hladne 
vojne, na drugi strani pa, za nazaj, tudi odmik od 

7	 Izraz 'propagandistične' je v navednicah zato, da po-
kažem na zvedbo koncepta na zavajanje, ki v osnovi 
zabriše temeljno motivacijo širjenja ideje in se osre-
dotoči na politično zlorabo, predvsem pa spregleda, da 
je se propaganda, kot pravi Jonas Staal, manifestira v 
trenutku, ko se aktivirajo infrastrukture moči (politi-
ka, ekonomija, množični mediji, vojaško-industrijski 
kompleks), da izoblikujejo normativno realnost, ki služi 
interesom propagandista; Jonas Staal, »Emancipatory 
propaganda«, Glossary of Common Knowledge, dostopno 
na: https://glossary.mg-lj.si/referential-fields/historici-
sation/emancipatory-propaganda. 

https://glossary.mg-lj.si/referential-fields/historicisation/emancipatory-propaganda
https://glossary.mg-lj.si/referential-fields/historicisation/emancipatory-propaganda


Martin Pogačar

8

poosamosvojitvenih revizionističnih politik novih 
političnih elit.8 Filozofinja in umetnica Marina Gržinić 
denimo pravi: »Mi smo produkti kontrakulturnega 
gibanja v času socializma, čeprav to gibanje ni bilo 
nikoli disidentsko. Nasprotno, subkultura 1980-
ih je bila gibanje, ki je želelo odkrito politizirati 
socializem«.9 Podobno in odločno meni tudi umetnik 
Dušan Mandić: »Nikoli nismo bili disidenti.«10

Družbena vloga alternativne kulture oziroma al-
ternative ali alternativne scene pogosto namiguje na 
subverzivnost in problematizira 'obstoječe iz obstoje-
čega, a z mislijo na prihodnost', in se tako kaže, razume 
in uprizarja kot projekcija možnosti 'drugačnega', 
'novega', 'boljšega'. Praviloma izrazito mladinsko-
-generacijsko profiliran fenomen zavrača (oblastno) 

8	 Tanja Petrović, »Slovenia’s 1980s: a generational look at 
the decade of endless possibilities,« v: Re-imagining the 
Balkans: how to think and teach a region: festschrift in honor 
of professor Maria N. Todorova, uredile Augusta Dimou, 
Theodora Dragostinova in Veneta Ivanova (Berlin: De 
Gruyter Oldenbourg, 2023), str. 192.

9	 Raino Isto, »‘What Matters is Revolution at the Histor-
ical Moment of Radical Contemporaneity’: Interview 
with Marina Gržinić«, ARTMargins: Contemporary art 
across the evolving global peripheries, 21. maj 2017, https://
artmargins.com/what-matters-is-revolution; gl. tudi 
Tomaž Mastnak, »Civil society and Fascism«, v: NSK, 
From Kapital to Capital, Neue Slowenische Kunst, An Event 
of the Final Decade of Yugoslavia, uredili Zdenka Badovi-
nac, Eda Čufer in Anthony Gardner (Ljubljana: Moderna 
galerija; Cambridge, London: MIT Press, 2015), str. 281, 
opomba 6.

10	 Citirano v Petrović, »Slovenia’s 1980s«, str. 192.

https://artmargins.com/what-matters-is-revolution
https://artmargins.com/what-matters-is-revolution


9

Alternativa

avtoriteto ter ignorira koncept formaliziranega po-
litičnega angažmaja oziroma mu nasprotuje. Spre-
membe, ki jih misli, zahteva in poskuša udejanjati, 
pa praviloma razume v kontekstu kulture (v Willi-
amsovem smislu) oziroma kulturne in umetnostne 
produkcije, in jih zlasti v polju umetnosti velikokrat 
artikulira skozi kritiko in provokacijo, kar se morda 
najbolje kristalizira skozi umetniške (zgodovinske, 
post-, neo-, retro-) avantgarde.11 

Alternativna kultura tako zadeva vprašanje druž-
bene realnosti in družbenih sprememb, pri čemer 
misli, zahteva in prakticira drugačno koncepcijo druž-
be, kulture in politike.12 Vseeno pa je alternativa kot 
koncept po svoje tudi problematičen. Kot pravi Neven 
Korda, je 

	 v najširšem smislu alternativa v zgodnjih osem-
desetih povsod po svetu ustvarjala presečišča 
umetnosti, kulture in zabave [...]. Pojem umetnost 
se dotika neposredne ustvarjalnosti, s tem pa eko-
nomije oziroma sredstev in prostorov za proizva-
janje kulturnih dobrin; kultura je polje transakcij, 
se pravi tudi politike, tudi upravljanja proizvodnih 
sredstev (aparati države) in boj za javna sredstva 

11	 Miško Šuvaković, Pojmovnik suvremene umjetnosti (Zag-
reb: Horetzky, Gent: Vlees & Beton, 2005); Kristina 
Pranjić, Jugoslovanska avantgarda in metropolitanska dada 
(Ljubljana: Sophia, 2024).

12	 Pri tem ni nepomembno, da se 'alternativa' kot ideja 
in koncept preliva tudi v druge družbene podsisteme 
(energija, medicina, izobraževanje, ekonomija itd.).



Martin Pogačar

10

(dotacije); zabava pa je na področju prostega časa, 
ki je postal (ekonomsko) enakovreden delovnemu 
času prav z industrializacijo zabave. Specifična 
kombinacija odnosa do teh prvin lahko ustvarja 
sceno. Je pa problem s pojmi, ki opisujejo ta po-
jav. Izraz subkulturna scena [...] je primer pones-
rečene rabe splošnega pojma za poimenovanje 
konkretnega partikularnega pojava. Alternativna 
scena ima pri nas problem s pojmom alternativa, 
ker proizvaja konflikte že pri sami rabi in pravici 
do pojasnjevanja [kot bomo videli v razdelku d. 
Kritične opredelitve fenomena, op.a.]. Po drugi 
strani pa so bili pojmi, kot sta kontrakultura in 
underground [...] teoretično razvrednoteni že v 
sedemdesetih, poimenovanja v osemdesetih pa 
so deloma tudi posledica iskanja novih terminov. 
Družbeni pojav pa je seveda obstajal ne glede na 
takratne in sedanje interpretacije.13

Da bi pojem celoviteje razložili, se bomo v nada-
ljevanju najprej posvetili zgodovinskemu pregledu 
prvih evidentiranih omemb pojma 'alternativa' v 
poznem 19. stoletju, s čimer bomo vzpostavili širši 
zgodovinski okvir, kamor lahko umestimo razpravo 
o vzniku alternativne kulture v kontekstu političnih, 
kulturnih, ekonomskih in tehnoloških sprememb 
v Jugoslaviji in Sloveniji druge polovice 20. stoletja 
in zlasti skozi 1980-ta leta. Osvetlili bomo koncept 

13	 Neven Korda, »Alter zore«, v: FV Alternativa osemdesetih, 
uredila Breda Škrjanec (Ljubljana: MGLC, 2008), str. 31.



11

Alternativa

alternativne kulture v kontekstu (marginaliziranih) 

mladinskih subkultur, prostorov, tehnologij in ume-

tniških praks ter teoretskih in konceptualnih premi-

slekov in nenazadnje dnevno-politične kooptacije 

alternative v Sloveniji oz. Jugoslaviji. V osrednjem 

delu se bomo navezovali na takratno znanstveno 

in publicistično produkcijo, v preseku s poudarki iz 

intervjujev z nekaterimi takratnimi protagonisti ter 

premisleki o različnih tematizacijah pojma zadnjih 

40 let.14 Ta del tega gesla je torej namenjen koncep-

14	 Z vidika pogostosti rabe, s katero lahko dobimo obču-
tek o razširjenosti in s tem vlogi neke besede v družbi 
in diskurzu, ponudi zanimive rezultate spletni portal 
Digitalna knjižnica Slovenije (dlib.si). Vnos 'alternativna 
kultura' tako prvo omembo ponudi leta 1966, raba poj-
ma opazneje poskoči leta 1979 in potem narašča skozi 
1980-a do vrhunca v obdobju 1989–1992 ter počasne-
ga upada v 1990-ih. Ob tem pogled v spletni iskalnik 
Google Books Ngram Viewer pokaže, da se je po prak-
tično nezaznavni (0,001 %) rabi besede »alternative« 
(sicer za angleščino) po letu 1800 trend začel obračati 
okoli leta 1940 (0,0019 %). Raba je nato naraščala skozi 
1960-a in 1970-a, z vrhuncem v 1980-ih (0,0077 %), nato 
pa je spet začela upadati (danes: 0,0052 %). Podobno je 
z besedno zvezo »alternative culture«: opazna je raba 
nekje na prelomu stoletja, potem pa je približno do 
leta 1940, ko rahlo poskoči (0,000000087 %), skorajda 
nezaznavna. V tem času tudi lahko ugotovimo, da 
se je besedna zveza uporabljala brez konotacije, ki 
jo je pridobila kasneje. Poskok zaznamo leta 1964 
(0,000000148 %), od takrat naprej njena raba opazno 
raste, z rahlim vrhom in potem padcem konec 1970-
ih ter ponovnim porastom skozi 1980-a leta. Po letu 
2000 (0,0000043 %) začne raba padati do leta 2009, 
ko se trend ponovno obrne navzgor.

http://dlib.si


Martin Pogačar

12

tualni opredelitvi alternativne kulture v 1980-ih, ob 
zavedanju, da sta (bila) tako koncept kot praksa v svoji 
pojavnosti, pomenu in razumevanjih nehomogena, 
mnogosmerna, neustaljena in odprta.



13

II

Etimologija in  
zgodovinski oris rab pojma

1.	Jezikovna ozadja alternative

Ključna sestavina koncepta alternativne kulture 
je pojem 'alternativa'. Ta izhaja iz latinskih besed 
alternativus oziroma alternātiō in pomeni izmenjavo 
ali izmeničnost, sestavljata pa jo predpona al-, ki 
pomeni čez oziroma preko, ter -ter (kot v drugi/o), 
v pomenu 'postati drugače'. V besednem sorodstvu 
najdemo še izraza 'spremenjeno' in 'spreminjajoče 
(se)', v smislu tistega, kar spreminja (agens). Alter torej 
lahko pomeni 'izmeničen/no' (alternator, alternacija) 
ali 'eden izmed dveh' in vsebuje tako diahrono (nekaj 
sledi nečemu) kot tudi sinhrono komponento 
(nekaj stoji, se giblje stran oziroma k nečemu). Oba 
poudarka sta relevantna tako v družbeno-političnem 
smislu iskanja drugačnih možnosti oziroma rešitev 
kakor tudi v kontekstu prostorov, kjer (in v odnosu 
do katerih) se alternativa lahko misli in udejanja.

Slovenski etimološki slovar besedo alternativa 
razloži tako: »Tujka, prevzeta iz nem. Alternative 
v enakem pomenu, kar je v ženskem spolu 
posamostaljeni srlat. prid. alternativus 'izmeničen', 
izpeljan iz lat. alternātiō 'izmenjava', alternus 
'izmeničen', alter 'eden izmed dveh' (Pf, 32)«. V 
spletnem etimološkem slovarju Etymonline.com 

http://Etymonline.com


Martin Pogačar

14

na drugi strani najdemo razlago, izpeljano prek 
starofrancoskega alter oziroma alterer (angl. to 
change, alter), 'spremeniti', 'narediti drugače'.15 To 
je zanimivo z vidika lingvistične in zgodovinske 
perspektive bližine in medsebojnega vpliva jezikov 
in poti pomenov besed, kulturnih in političnih 
navezav in dopolnjevanja oziroma zgodovinskih 
odnosov med slovenščino in nemščino ter 
angleščino in francoščino, kar razkriva tudi poti 
in izmenjave pomenov besed med jeziki (ampak 
to je že druga zgodba).

Pomen in izvor besede sta prepletena tudi s sre-
dnjeveško latinskim alterare, kar pomeni 'spreme-
niti'. To ne nakazuje le prepletanj in dopolnjevanj 
ter ponovnih srečevanj pomenov besed v prostoru 
in času, pač pa tudi diverzifikacijo pomenov in rab, 
kar ponazarja na eni strani izbira 'ene od možnosti' 
in na drugi alternativa kot agens, 'dejavnik' oziroma 
'možnost' spremembe oziroma spreminjanja, se 
pravi, narediti nekaj drugače. Kot bomo videli v 
nadaljevanju, je pomen alternative danes nena- 
zadnje bistveno kompleksnejši kot 'le' izbira ene 
od možnosti.

15	 Izvorni zapis: »alter (v.) late 14c., ‘to change (something), 
make different in some way’ from Old French alte-
rer ‘to change, alter’ from Medieval Latin alterare ‘to 
change’ from Latin alter ‘the other (of the two),’ from 
PIE root *al- (1) ‘beyond’ + comparative suffix -ter (as 
in other). Intransitive sense ‘to become otherwise’ first 
recorded 1580s. Related: Altered; altering.« Dostopno 
na https://www.etymonline.com/word/alternative.

https://www.etymonline.com/word/other?ref=etymonline_crossreference
https://www.etymonline.com/word/alternative


15

Alternativa

Če povzamemo in si pri tem pomagamo s 
Slovarjem slovenskega knjižnega jezika (fran.si), 
pod geslom alternativa najdemo opis koncepta zlasti 
v pomenu izbire med možnostmi, pri čemer je 
izpostavljena tudi alternativna kultura:

alternatíva -e ž (ȋ)

1. položaj, ko se je treba odločiti med dvema mo-
žnostma, od katerih ena izključuje drugo: biti, 
stati pred alternativo; znajti se pred alternativo // 
ena od dveh izključujočih se možnosti: miroljub-
no mednarodno sodelovanje je alternativa vojni
2. kar je, obstaja kot druga možnost, izbira poleg česa, 
kar je splošno priznano, običajno, uradno: iskati, po-
nujati možno alternativo kapitalizmu; družbena, 
ekološka, gospodarska, politična alternativa; pri-
vlačna, uporabna brezplačna alternativa; dobro-
došla razvojna alternativa
3. skupina ljudi, ki zagovarja drugačna, nasprotna 
načela, stališča od ustaljenih, običajnih, uradnih: 
predstavniki alternative / razstava se osredotoča 
na likovne manifestacije alternative / dejavnost 
take skupine, navadno kulturna: festival alterna-
tive; denar za alternativo; država je alternativo 
pripravljena priznati za kulturo

Beseda 'alternativa' je torej pomensko razve-
jan pojem, čeprav v različnih kontekstih ne pred-
postavlja nujno izključujočnosti. SSKJ sicer najprej 
navaja pomen položaj, ko se je treba odločiti med dvema  
možnostma, od katerih ena izključuje drugo, in šele v 

http://fran.si
https://fran.si/133/sskj2-slovar-slovenskega-knjiznega-jezika-2/4458220/alternativa?View=1&Query=alternativa


Martin Pogačar

16

tretji razlagi omeni alternativo v kontekstu kultur-
nega oziroma družbeno-političnega angažmaja, s 
čimer zaobjame tudi genealogijo rabe. Angleška 
razlaga na drugi strani dopušča bolj odprte mož-
nosti. Gre za prehod od izbire tega ali onega do tega, 
da se neka možnost, gibanje, trend pozicionira kot 
alternativa, da 'možnost drug(ačn)osti' ponotranji in 
se predstavlja kot (drugačna, boljša) možnost in se v 
tem smislu tudi samoidentificira kot gibanje oziro-
ma družbeni dejavnik drugačnosti, drugosti, iskanja 
boljšega, spremembe. Slovar Etymonline.com še 
navaja, da se je pomen v smislu nečesa, kar 'naj bi 
bilo boljša izbira od tistega, kar je v ustaljeni rabi', 
ustalil do leta 1970, zlasti v kontekstu iskanja drugih 
in drugačnih družbenih, političnih in ekonomskih, 
no, alternativ obstoječemu. Ob tem velja za oris šir-
šega konteksta omeniti tudi slogan »Alternativa ne 
obstaja« (izv. There is no alternative), ki ga je od konca 
1970-ih let naprej – v času družbeno-gospodarske 
krize in vse intenzivnejše privatizacije ob pospešeni 
neoliberalizaciji na Zahodu ter ob vse jasnejših zna-
kih, da se socialistične ureditve krhajo in drobijo – 
promovirala in poosebljala britanska premierka 
Margaret Thatcher.16

S časovnega vidika je to pomembno pri razmisle-
ku o alternativi oziroma alternativni kulturi, ki se je 
pri nas konceptualizirala in upraksila skozi pozna 
1970-a in 1980-a leta, pri tem pa se je, zlasti v glasbi, 

16	 Zahvaljujem se Tomažu Mastnaku za opozorilo na ta 
vidik.

http://Etymonline.com


17

Alternativa

močno navezovala prav na angleško underground 

sceno in punk, ki sta v obeh kontekstih pravzaprav 

soobstajala in se profilirala v obdobju družbene 

in ekonomske krize (če omenimo samo rudarske 

stavke v Britaniji in Jugoslaviji). V tem kontekstu je 

alternativa postala uveljavljena oznaka za robno, 

nemainstreamovsko, glasno, rušečo, provokativno 

glasbo (poleg glasbe gre tudi, pomembno, za vizual-

no umetnost, gledališče in performans ter pri tem za 

različne rabe medijskih tehnologij). Pri tem je nujno 

opozoriti na glasbeni fenomen Rock v opoziciji 

(Rock in Opposition), ki se je pojavil na prelomu 1970-

ih in 1980-ih let, a je, po besedah glasbenika Bratka 

Bibiča in poznavalca glasbene zgodovine Igorja 

Bašina, izpadel iz večine prevladujočih pripovedi 

o ljubljanski oziroma slovenski alternativni sceni,17 

kar kaže tudi na procese in posledice kanonizacije 

in historizacije zadevnega obdobja.

17	 Še več, nadaljujeta avtorja, če je že bil navajan, je bil 
omenjan kot vzporedni pojav ali kot minorni sestavni 
del razgibane in raznolike alternativne kulturne scene, 
pri čemer naj bi bil razlog to, da ni šlo in ne gre za glasbeni 
žanr, da ni nastopal kot subkultura ter da ni imel oznak 
in emblemov. Pomembna je (bila) glasbena izraznost, za 
katero so (bile) značilne odprtost, raznolikost, svobodnost, 
eksperimentalnost, nepredvidljivost, izmuzljivost. Skozi 
čas se je oznaka 'rock in opposition' oz. 'rock v opoziciji' 
ohranila kot termin, komplementaren art rocku, ekspe-
rimentalnemu, avantgardnemu in progresivnemu rocku. 
Bratko Bibič in Igor Bašin, Rock v opoziciji. Osemdeseta: 
Pojmovnik novega kulturnega polja (v pripravi).



Martin Pogačar

18

Glasba je skozi okvir alternative (in še prej subkulture 
in kontrakulture) postala tudi izrazito politična, ne 
samo zaradi zvoka in sloga, pač pa tudi zaradi mode, 
vzorcev obnašanja, ki so v sredinski kulturi vzbujali 
zgražanje in strah ter gnus in odpor in zavračanje 
(hipiji, underground, punk).18 Ob tem se je tako na 
socialističnem Vzhodu kot kapitalističnem Zahodu, 
zlasti na popkulturni zapuščini (hipijevskih) 1960-ih, 
skozi (prog-rock, disko, underground, punk) 1970-
a in zlasti (pankerska in novovalovska) 1980-a leta, 
alternativa uveljavila z implicitno ambicijo zaznavanja 
in razkrivanja zagat vsakokratne sedanjosti ter težnjo 
po izboljšanju življenjskih pogojev skozi družbeno in 
kulturno delovanje oziroma njuno politizacijo.

Ob tem je treba poudariti, da alternativa ni nujno 
politično-programska ideologija, temveč velikokrat 
'le' sinergija mladostne upornosti in »zajebancije«, 
preizkušanja mej ter eksperimentiranja, iskanja 
razpok, nekako v smislu Fochtove misli na začetku. 
A Focht ne izreče temeljnega izziva vsakega gibanja: 
vprašanja njegovega trajanja in neizbežne nujnosti 
reinvencije oziroma odmrtja, s čimer se je soočila 

18	 Gl. Bibič in Bašin, Rock v opoziciji; gl. tudi Igor Bašin in 
Tadej Pogačar, RIO – Rock v opoziciji (Ljubljana: Zavod 
P.A.R.A.S.I.T.E., 2024); Martin Pogačar, »Yu-Rock in the 
1980s: Between Urban and Rural«. Nationalities Papers, 
let. 36 (2008), št. 5, doi:10.1080/00905990802373504; 
Eli Jurković, Kad je život bio novi val, Omladinski list Val, 
1975.–1990. (Reka: Naklada Val, 2021); Bruno Ćurko in 
Ivana Greguric (ur.), Novi val i filozofija (Zagreb: Naklada 
Jesenski i Turk, 2012).



19

Alternativa

tudi slovenska alternativa oziroma alternativna scena 
1980-ih ter še prej socialistična Jugoslavija. Danes se 
zdi, da pojem alternativa ob svoji zgodovini s seboj 
nosi implicitno pozitivnost, kar v luči poudarjanja 
sprememb pomeni tudi odslikavanje zgodovine 
modernosti, političnih in ekonomskih sprememb, 
tehnološkega in družbenega pospeševanja ter odzivov 
politike, ekonomije ter zlasti kulture in kulturne 
produkcije na vse to.19

Poudarek elementa spremembe vprašanje 
alternative brezprizivno umesti tudi v debate o 
preteklosti, sedanjosti in prihodnosti. Namreč, 
(interpretacije) preteklost(i) nam kaže( jo), kako 
smo prišli v sedanjost, medtem ko je prihodnost 
posledica in največkrat nenačrtovani rezultat 
delovanja v sedanjosti. Gre torej za razmerje, 
kot pravi Reinhardt Koselleck, med izkustvenim 
poljem in horizontom pričakovanj.20 Alternative 
kot prakse in razmisleki tako dejansko formirajo in 
strukturirajo, hkrati pa odražajo odnos med poljem 
obstoječega in poljem oz. polji mogočega, in tako 
skozi izpostavljanje in detekcijo ter artikulacijo 
odzivov in refleksov na družbene antagonizme 
izrisujejo manke in potenciale svojega časa.

Pri družbeno-političnem pomenu in rabi besede 
alternativa v zadnjih 150 letih, odkar je pri nas 

19	 Hartmut Rosa, Social Acceleration, A New Theory of Mo-
dernity (New York: Columbia University Press, 2013).

20	 Reinhart Koselleck, Futures Past: On the Semantics of 
Historical Time (New York: Columbia University, 2004).



Martin Pogačar

20

sledljiva raba v javni sferi in v kontekstu temeljnih 
vprašanj delovanja in prihodnosti skupnosti, kar je 
vsekakor pomembna tema in vsebina formiranja in 
delovanja alternativne scene 1980-ih, je vsak iz spektra 
pomenov nujno hkrati tudi ujet v (ne-so-)razmerja 
in antagonizme družbene, politične in ekonomske 
moči.21 Ti odnosi pa so odvisni od možnosti in 
protokolov dostopa državljank in državljanov ter 
različnih družbenih skupin do vsakokratnih političnih 
in ekonomskih proizvodnih sredstev, mehanizmov 
odločanja, ( javnih) prostorov delovanja in ustvarjanja, 
medijev in (medijskih) tehnologij (in s tem javne sfere) 
ter drugih družbenih in materialnih infrastruktur.22

Ugotovimo torej lahko, da se je s spreminjanjem 
pomenskega fokusa – torej ne samo vprašanje izbire 
poti delovanja, ampak tudi poimenovanje določene 

21	  Jürgen Habermas, »The Public Sphere: An Encyclopedia 
Article (1964)«, New German Critique (1974), št. 3, https://
doi.org/10.2307/487737; Oskar Negt in Alexander Kluge, 
Public Sphere of Experience, Analysis of the Bourgeois and 
Proletarian Public Sphere (London: Verso, 2016 [1973]).

22	 Ko govorim o javni sferi, se sklicujem na delo Jürgena 
Habermasa (1989), pri čemer naj opozorim, da javno 
sfero razumem kot vrsto kompleksnih mrež multiplih 
in prekrivajočih se javnosti, vzpostavljajočih se skozi 
kritični diskurz, ki ga sooblikujejo posamezniki, sku-
pine, združenja, družbena gibanja in mediji. Hkrati 
vključuje tudi vprašnje moralnih vidikov pravičnosti in 
je vedno znova konceptualizirana kot idealizirana oblika 
komunikacijske racionalnosti; gl. Lincoln Dahlberg, 
»The Habermasian Public Sphere, Taking Difference 
Seriously?«, Theory and Society, let. 34 (2005), št. 2, str. 
112, 113.

https://doi.org/10.2307/487737
https://doi.org/10.2307/487737


21

Alternativa

na kritiki ali odklonu utemeljene ideologije, politike, 
usmeritve ali pa skupnosti oziroma gibanja in 
idejnega polja in polja praktičnega delovanja – širilo 
tudi pomensko polje. Do tega je najizraziteje prišlo 
v 20. stoletju z vznikom (teoretizacije) popularne 
kulture ter z njo povezanih konceptov in praks 
kontra- in sub-kulture,23 kasneje pa v kontekstu 
novih družbenih gibanj ter alternativnih razvojnih 
modelov, iskanja virov energije, v medicini, 
nenazadnje tudi v popularizaciji 'alternativnih 
dejstev' in post-resničnostne realnosti (kar je spet 
druga tema). Zlasti od 1960-ih naprej in, pomembno, 
v povezavi z umetnostjo ter vseprisotnejšim in 
vseagresivnejšim potrošništvom in komodifikacijo 
(ne samo) popularne kulture, ki se je vsaj mestoma 
prekrivala tudi s prostori in artikulacijami družbene 
kritike, je pomen besede tako zaobjel tudi družbena 
gibanja in alternativne (sub-/kontra-) kulture. Tako 

23	 Subkulture so postale resen predmet preučevanja s 
čikaško sociološko šolo v prvih desetletjih 20. stoletja, 
v času hitre industrializacije in posledične rasti mest, 
ki je prinesla tudi velik pritok in pretok prebivalstva 
med urbanimi središči ter s tem povezana vprašanja 
oblastnega nadzora in varnosti. Zato so se raziskovalci 
v veliki meri osredotočali na vprašanja delinkventnosti. 
Ta so ostala pomembna tudi po drugi svetovni vojni in 
z razvojem kulturnih študij v okviru birminghamske 
šole, kjer pa se je poudarek premaknil tudi na vprašanja 
družbenega delovanja in naslavljanja družbenih anta-
gonizmov; gl. Shane Blackman, »Subculture Theory: 
An Historical and Contemporary Assessment of the 
Concept for Understanding Deviance«, Deviant Behav-
ior, let. 35 (2014), št. 6.



Martin Pogačar

22

danes pomeni (umetnostno, aktivistično, družbeno-
kritično) delovanje v nasprotju s sredinsko kulturo, 
družbo, ekonomijo, politiko.

V tem smislu se alternativna kultura pokaže sko-
zi kulturno in družbeno zgodovino, pa tudi skozi 
politični potencial in vlogo iskanja in artikulacije 
kritike vsakokratnih družbenih in političnih raz-
mer in pogojev. Zato vedno znova predstavlja tudi 
motnjo ali nevarnost za obstoječi red in tako oz. 
zato sproža samoohranitvene reakcije tega reda, 
sebe pa postavlja pred težaven izziv nenehnega 
prilagajanja in vedno-znovnega osmišljanja.

2.	'Alternativa' v medijsko-zgodovinski 
perspektivi

Zgornji oris naj predstavlja izhodišče za razpravo 
o konceptu alternative skozi a) diskusijo o pogojih 
vznika, b) teoretski premislek o omejitvah in mo-
žnostih koncepta in prakse alternativne kulture in 
s tem c) konceptualno-zgodovinsko tematizacijo 
alternativne kulture v kontekstu družbeno-poli-
tičnih, ekonomskih ter tehnoloških sprememb 
v zadnjih desetletjih Jugoslavije, zlasti v 1980-ih 
letih. Zato najprej kratek (in neizbežno fragmen-
tiran in nepopoln) zgodovinski pregled pojavnosti 
besede in družbeno-političnih, tehnoloških ter 
kulturnih in umetniških kontekstov v obdobju 
zadnjih 200 let, ki tvorijo okvir in podstat za de-
bato o alternativi in, še prej, različnih teoretizacij 
in praks subkulturnih in kontrakulturnih gibanj.



23

Alternativa

Zanimivo je, da sledenje pojavnosti pojma al-
ternativa oziroma alternativna kultura, zlasti v ča-
sopisih, digitaliziranih in dostopnih v Digitalni 
knjižnici Slovenije, pokaže, da se je, v pomenu 
izbire ene od možnosti, v slovenskem jeziku in 
tisku začel uporabljati v drugi polovici 19. stoletja. 
Natančneje, prvo omembo najdemo v Kmetijskih in 
rokodelskih novicah leta 1857: »Eno ali drugo (alterna-
tiva): ali se slovenščini približevati ali pa srbščini, 
je sililo se odločiti na jedno ali drugo stran«.24 Prva 
ugotovljena omemba alternativne kulture pa je iz 
leta 1966 v polemiki o delavstvu in mladini in poteh 
iskanja ohranitve kulture v zamejski reviji Most.25

a.	 Svet in medijske tehnologije v poznem 19. stoletju

Da bi pojasnili ozadje ter premene družbene rabe 
koncepta, se moramo torej ozreti vsaj v 19. stoletje, 
ko se je odvil pomemben premik v razumevanju in 

24	 R. Žavčanin, »Jezikoslovni pomenki«, Kmetijske in roko-
delske novice let. 15 (7. marec 1857), št. 19, str. 75, dostopno 
na http://www.dlib.si/?URN=URN:NBN:SI:DOC-
3VA5BV6P. V latinskih in nemških virih je beseda 
zaznana že leta 1615, v času Ilirskih provinc pa tudi 
francoščini, o čemer priča francoska slovnica v Vodniko-
vem prevodu: Lhomond, Pozhétki gramatike (Ljubljana, 
1811), dostopno na http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:-
DOC-6HF4C35T/71ee1bd8-4c71-4c23-9fae-810087db
4a9e/PDF.

25	 Tu je na mestu opozorilo, da je pojavnosti besede lažje 
slediti v tisku oziroma medijih kot v vsakdanjem življenju, 
pa tudi, da zgornji prikaz pojavnosti ne pomeni, da se 
beseda oziroma besedna zveza nista uporabljali že prej.

http://www.dlib.si/?URN=URN:NBN:SI:DOC-3VA5BV6P
http://www.dlib.si/?URN=URN:NBN:SI:DOC-3VA5BV6P
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-6HF4C35T/71ee1bd8-4c71-4c23-9fae-810087db4a9e/PDF
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-6HF4C35T/71ee1bd8-4c71-4c23-9fae-810087db4a9e/PDF
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-6HF4C35T/71ee1bd8-4c71-4c23-9fae-810087db4a9e/PDF


Martin Pogačar

24

diskurzivni konstrukciji sveta in odnosu do njega. 
Odvijal se je na vzpostavitvi odnosa med državo 
in družbo, družba je postala nacionalno zameje-
na analitična kategorija, ki je bila definirana tudi 
v odnosu do na novo vzpostavljene razlike med 
družbo in naravnim stanjem (Hobbes), umom 
in telesom (Descartes), in v širši perspektivi med 
družbo in naravo (kjer slednja prav tako postane 
analitična kategorija in vir); na tej dihotomiji pa je 
bil utemeljen razsvetljenski, moderni, znanstveno 
utemeljen družbeno-politični prostor delovanja. V 
tem obdobju so bila v pomembni meri restrukturi-
rana tudi vprašanja 'upravljanja' družbe, državnega 
monopola nad nasiljem, njegove legitimacije in 
administracije, s tem povezanih vprašanj miru in 
vojne, pa tudi vpliva znanosti in tehnologije na 
dinamično (pre)oblikovanje življenja in dela skozi 
(vedno) nove medije, umetnost in kulturo ter pros-
točasne prakse, ki zaznamujejo obdobje evropske 
modernosti. V tem odnosu se je (šele lahko) razvi-
jala tudi civilna družba. V prvem zvezku leksikona 
Osemdeseta: Pojmovnik novega kulturnega polja, v geslu 
Civilna družba, Tomaž Mastnak pravi:

Nova raba pojma civilna družba navezuje na 
miselne preokupacije predhodnega stoletja, zlasti 
na prehod iz naravnega v 'civilno' stanje v teorijah 
družbene pogodbe; na nasprotje med 'civilno' in 
'ekleziastično' oblastjo v konceptualnem uteme-
ljevanju države kot moderne oblike javne oblasti; 
na vse bolj razdelane refleksije hitro spreminjajoče 



25

Alternativa

se zahodne družbe, katere dinamično središče je 

postalo trgovanje (commercial society) in v kateri se 

'družabnost' (sociabilty, sociabilité) veže na 'commerce'; 

ter na relativno nov pojem civilizacije, povezan 

z 'odkrivanjem', se pravi osvajanjem in podreja-

njem, izvenevropskega sveta. Civilna družba je v 

virih iz tega časa razumljena kot družbeni sistem, 

ki se razvija in deluje avtonomno, torej po lastnih 

zakonitostih, in kot najvišja stopnja, ki jo je dosegel 

napredek človeške civilizacije.26

Na razpadajočih fevdalnih strukturah so se 

vzpostavljale parlamentarne politične ureditve,27 

na osnovi razsvetljenskih idealov je prišlo do 

izrazitega razvoja v konceptualizaciji in praksi ter 

institucionalizaciji znanstvenega in tehnološkega 

razvoja,28 od konca 18. stoletja pa do obsežne, hitre 

in protislovne industrializacije. V tem kontekstu 

naj omenimo širitev uporabe parnega stroja v 

industrializaciji proizvodnje in prometu (vlak), 

elektrifikacijo ter začetke uporabe fosilnih goriv, 

zlasti premoga in kasneje nafte (motor z notranjim 

26	 Tomaž Mastnak, Civilna družba. Osemdeseta: Pojmov-
nik novega kulturnega polja, 1. (Ljubljana: Založba ZRC, 
2023), str. 21.

27	 O zgodovini razvoja parlamentarizma gl. Parliament 
and Parliamentarism. A Comparative History of a European 
Concept, uredili Pasi Ihalainen, Cornelia Ilie in Kari 
Palonen (New York, Oxford: Berghahn Books, 2016).

28	 Jürgen Habermas, Toward a Rational Society: Student Protest, 
Science, and Politics (London: Heinemann, 1971), str. 81.



Martin Pogačar

26

izgorevanjem), kar je pomembno redefiniralo 
razumevanje prostora in časa.29

Poleg tega so se začeli razvijati množični mediji: 
izumljene, inovirane oziroma preoblikovane so 
bile medijske tehnologije, razmahnila sta se tisk 
(časopisi, knjige, poštne kartice itd.) in fotografija, 
čemur so proti koncu 19. stoletja sledili telegraf, 
pisalni stroj, fotografija in film ter v prvi polovici 
20. stoletja radio in televizija.30 Medsebojno po-
vezani procesi modernizacije na ravni politike 
in gospodarstva (imperializem in kolonializem), 
tehnologije in znanosti predstavljajo tudi okvir 
razvoja in usmeritev, novih izrazov in materialnosti 
v polju kulture, vsakdanjega življenja in umetnosti. 
Ti procesi pa niso temeljito posegli samo v mate-
rialnost produkcije družbe in kulture, politike in 
ekonomije, ampak eksplicitno tudi v simbolno polje 
produkcije znanja in vednosti (kot vsebolj pobla-
govljene informacije), kar je vodilo k redefiniranju 
temeljnih pogojev obstoja, razvoja in reprodukcije 
(meščanske) družbe.

Vseeno moramo še malo dlje nazaj. Po letu 1450 
se je pomembna prelomnica z daljnosežnimi po-

29	 O spremembah razumevanja prostora in časa gl. Wolf-
gang Schivelbusch, The Railway Journey: The Indus-
trialization of Time and Space in the Nineteenth Century 
(Oakland: University of California Press, 2014); o teoriji 
pospeševanja gl. Rosa, Social Acceleration.

30	  Asa Briggs in Peter Burke, A Social History of Media, From 
Gutenberg to the Internet (Cambridge, Malden: Polity 
Press, 2009).



27

Alternativa

sledicami vzpostavila z Gutenbergovim tiskarskim 

strojem.31 Tisk, zlasti množični, je prav z (najprej 

delno) avtomatizacijo produkcije in množično 

reproduktibilnostjo posegel v polje beleženja in 

prenosa informacij, znanja in védnosti, tako na 

ravni organizacije misli skozi formalni okvir knjige 

(linearizacija, alfabetizacija in indeksiranje)32 kakor 

tudi v smislu diseminacije in stabilnosti tiskane 

informacije skozi prostor in čas.33 To se je zgodilo 

s popularizacijo časopisov in druge periodike – ki 

se je pri nas, ponekod drugod pa že precej prej, 

razmahnila v 19. stoletju – a tudi z razvojem 'in-

31	 Na tem mestu zgolj opozorilo, da je zmotno prepri-
čanje, da je izumitelj tiska Johannes Gutenberg, saj 
zgodovina razvoja te tehnologije sega dlje nazaj in 
drugam: tisk z uporabo lesenih blokov ise je začel ne-
kaj stoletij prej razvijati na Japonskem, Kitajskem in 
kasneje tudi s premičnimi kovinskimi črkami v Kore-
ji. Gutenberga je zato nujno treba razumeti v širšem 
svetovnem kontekstu spremb in nenazadnje tudi v 
smislu neravnovesja produkcije znanja in vedenja. Gl. 
Kai-wing Chow, »Reinventing Gutenberg: Woodblock 
and Movable-Type Printing in Europe and China«, v: 
Agent of Change: Print Culture Studies after Elizabeth L. 
Eisenstein, uredili Sabrina Alcorn Baron idr. (Amherst: 
University of Massachusetts Press, 2007).

32	 Gl. Jeff Jarvis, The Gutenberg Parenthesis, The Age of Print 
and Its Lessons for the Age of the Internet (London: Blooms-
bury, 2023); gl. tudi Walter J. Ong, Orality and Litera-
cy, The Technologizing of the Word (London, New York: 
Routledge, 2003 [1983]).

33	 Gl. Harold Innis, Pristranost komuniciranja, prevedli 
Maruša Pušnik, Robert Bobnič, Dejan Jontes (Ljubljana: 
Založba FDV, 2018).



Martin Pogačar

28

dividualnih' tehnologij, zlasti pisalnega stroja, in 
tehnologij razmnoževanja (ciklostil, kasneje fotoko-
pirni stroj), ki so redefinirale produkcijo in disemina-
cijo 'neuradnih' oblik in vsebin (kar je kasneje postalo 
znano kot 'samizdat'), saj so nastajale in krožile izven 
uradnih, cenzuri podvrženih kanalov. Prav s tiskom 
se je, v povezavi z uokvirjanjem razumevanja druž-
benih procesov v razmerah rastoče kompleksnosti 
družbenih sistemov in odnosov, velikega pospeševanja 
(sprememb, razvoja, življenja), pa tudi znanstvenega 
(racionalnega) razumevanja in interpretacije sveta, 
vzpostavil sodobni koncept množice kot javnosti.

Tisk, aparat industrijske produkcije in potrošnje 
informacij in besedil, pa tudi orodje formiranja, 
artikulacije in zamejevanja skupnosti ter s tem 
novih možnosti družbene imaginacije in načinov 
vzpostavljanja skupnosti – tudi prek reprodukcije 
podob (ilustracija, grafika, fotografija in tudi 
oblikovanje kot pomemben del vzpostavljanja 
vizualne identitete) – je temeljno povezan z 
vzpostavljanjem nacionalnih držav in meja konec 18. 
stoletja in še posebej v času po revolucionarnem letu 
1848.34 V tem kontekstu tiska ne smemo gledati zgolj 
skozi perspektivo knjižne in periodične produkcije, 

34	 Benedict Anderson, Zamišljene skupnosti, O izvoru in 
širjenju nacionalizma (Ljubljana: Studia Humanitatis, 
2003); Ernst Gellner, Nations and Nationalism (New 
York: Cornell University Press, 1983); prim. Slobodan 
Drakulić, »Kultura in kontrakultura«, Kultura: Časopis 
za teoriju i sociologiju kulture i kulturnu politiku (1985), št. 
68/69.



29

Alternativa

pač pa tudi v povezavi z mehanizacijo proizvodnje 
podob. V 'dobi videnja', kot je to obdobje svoj čas 
poimenoval nemški pisec Friedrich Oldenberg, je 
namreč prišlo do množične proizvodnje in potrošnje 
ilustriranih knjig, panoram, revij in fotografij, kar je 
prispevalo k povnanjenju in novem razumevanju 
časa in prostora, pa tudi družbenosti, prostega časa, 
dela, skupnega in individualnega, ter s tem k vzniku 
novih praks (kolektivnega) spomina in zgodovinopisja. 
Ob tem pa so ti procesi skozi predmete množične 
proizvodnje in potrošnje pomembno vplivali tudi na 
rekonfiguracijo materialnih in simbolnih protokolov 
in procesov konstrukcije izkustvenega sveta, strukture 
občutenja35 ter tudi razumevanja visoke in popularne 
kulture.36 S tem so se odprle poti in prostori novih 
umetniških tematizacij, smeri, praks in izrazov.

Logika industrijske proizvodnje, ki se je začela 
z mehanizacijo ter avtomatizacijo proizvodnih 
procesov, se je prelila tudi v diskurzivne konstrukcije 
razumevanja sveta, v smislu vzpona racionalizma, 
utemeljenega na preverljivi znanstveni metodi, 
ter vsevečje standardizacije in kategorizacije, in na 
drugi strani tudi v afektivne procese ustvarjanja in 
razumevanja skupnosti, ki pa se znanstveni metodi 
praviloma izmikajo. Prav tisk in produkcija izdelkov 

35	 Raymond Williams, Marxism and Literature (Oxford: 
Oxford University Press, 1985).

36	 Kathrin Maurer, »High Culture and Popular Culture«, 
v: A Cultural History of Memory in the Nineteenth Century, 
uredila Susan A. Crane (London: Bloomsbury, 2020), 
str. 115, 116.



Martin Pogačar

30

množične potrošnje sta vplivala na mehanizme 
in procese vzpostavljanja skupnosti v perspektivi 
buhtečega tržnega razumevanja sveta in potrošništva 
ter s tem povezanih pogojev in praks identifikacije – 
na eni strani z izdelkom prek njegove vizualnosti in 
sporočilnosti (kar žene potrošnjo), poleg tega pa tudi z 
vzpostavljeno oziroma vzpostavljajočo se skupnostjo, 
ki se definira in zamejuje, poleg etno-mitske naracije, 
tudi prek sinhrono prisotnih in krožečih predmetov 
in podob, kamor so običajno investirane s skupnostjo, 
etnijo oziroma narodom povezane zgodovinske, 
mitske, imaginarne teme; to se od takrat naprej 
praviloma imenuje nacionalizem.37

b.	 Javna sfera in drugi

Vzpon (ideje) nacionalne države oziroma etnično 
ali nacionalno definiranih političnih skupnosti ter 
s tem nacionalizma, pa tudi razvoj parlamenta-
rizma oziroma strankarskega sistema političnega 
upravljanja, je v osnovi utemeljen na uporabi kon-
cepta »drugega« kot tistega, kar od zunaj zamejuje 
skupnost in nastopa kot tisto, skozi odnos do česar 

37	 Filozof Yuk Hui v branju Nietzscheja pravi, da je nacio-
nalizem zgolj nadomestek za Boga, ki so ga že umorili 
ljudje. Od tu naprej pa sekularizacija poskuša premagati 
nihilizem, ki temelji v platonsko-krščanski doktrini, a 
ne uspe popolnoma. V tem »Vaterland zapolni prostor 
transcendence, ki je ostal po smrti Boga. Z drugimi 
besedami, nacionalizem je nadaljevanje evropskega 
nihilizma«; Yuk Hui, Post-Europe (New York: Sequence 
Press, 2024), str. 106.



31

Alternativa

skupnost določa lastne parametre skupnosti, ob-
lasti in vladanega subjekta. Na zagate oblikovanja 
množice v vladani subjekt in na vlogo tiska (kot 
takrat osrednje medijske tehnologije) je opozar-
jal Anton Mahnič: »Ker je pa dandanes politiška 
delavnost tako ozko sklenjena z javnim časopis-
jem, da se sploh v politiki ne more ničesar dušeči, 
ako se javnega mnenja ne pripravlja, ne vzgaja za 
politične svrhe«.38 Kar lahko beremo kot odzven 
Thomasa Hobbesa, pri komer, kot v Civilni družbi 
zapiše Tomaž Mastnak:

	 je mnenje, oziroma 'moč mnenja', vprašanje javne 
oblasti, konkretno države kot njene moderne 
oblike. V Leviatanu je zapisal, da 'vsa dejanja ljudi 
izhajajo iz njihovih mnenj', zato mora vladar, ki 
želi dobro vladati, torej obvladati dejanja ljudi, 
obvladovati njihova mnenja: 'dobro vladati mne-
njem'. V Behemotu je bil še bolj lapidaren: 'Moč 
mogočnih nima drugega temelja kot mnenje in 
verjetje ljudi.'39

Temeljito redefinicijo in restrukturiranje struk-
ture občutenja, do česar je z razmahom industriali-
zacije in množičnih medijev v kontekstu evropskih 
nacionalizmov intenzivno prišlo v drugi polovici 

38	 Anton Mahnič, »Cerkev in politika«, Rimski katolik, let. 8 
(1896), št. 4, str. 320.

39	 Mastnak, Civilna družba, str. 23. Ko navaja Hobbesa, 
Mastnak citira: Thomas Hobbes, Leviathan, Or The Mat-
ter, Forme and Power of A Commonwealth Ecclesiasticall 
and Civil (London: Andrew Crooke, 1651), str. 91.



Martin Pogačar

32

19. stoletja, tako lahko povežemo z vzpostavljanjem 
in razvijanjem javne sfere, se pravi z vznikom polja 
javnega in javnega delovanja kot političnega delova-
nja. Javna sfera, sta zapisala Oskar Negt in Alexander 
Kluge, pomeni »specifične institucije, delovanje in 
prakse (npr. tiste, povezane z uveljavljanjem zakona, 
tisk, javno mnenje, javnost, javna dela, ulice in javne 
trge); vendar pa pomeni tudi splošni družbeni izku-
stveni horizont, ki integrira vse, kar je dejansko ali 
domnevno pomembno vsem pripadnikom družbe.« V 
tem smislu se, opozarjata avtorja, javna sfera kaže kot 
nespremenljiv fenomen, ki zakriva dejansko družbeno 
produkcijsko strukturo in zgodovino razvoja teh insti-
tucij.40 Skratka, javna sfera je »ambivalenten koncept. 
Na eni strani je vezana na državo in meščansko družbo; 
legitimira se prek avtoritete države. Na drugi strani pa 
se od države odmika kot neke vrste 'avtoriteta nadzora 
in zavesti'.«41 Javnost se tako hkrati vzpostavlja kot idea-
lizirani vladani kolektivni subjekt v odnosu do oblasti, 
na drugi strani pa, spet idealizirano, kot mehanizem 
vpliva (nujno fragmentiranega vladanega subjekta, 
množice, ljudstva, državljanov) na taisto oblast skozi 
družbeno in politično delovanje v (ideološko struk-
turiranem) polju javnega, na združevanje v gibanja in 
stranke, kandidiranje na volitvah, politično agitacijo, 

40	 Negt in Kluge, Public Sphere of Experience, str. 1, 2.
41	 Negt in Kluge, Public Sphere of Experience, str. 2, opomba 

3. V zvezi z zavestjo je na tem mestu primerno opozoriti 
na Hansa Magnusa Enzensbergerja v povezavi z mediji in 
industrijo zavesti, o čemer teče beseda tudi v nadaljevanju.



33

Alternativa

glasovanje itd., kar postane konstitutivni in pogosto 
antagonistični element produkcije in reprodukcije 
skupnosti oziroma družbe.

Prav zaradi kategorialne sploščitve, ki zastira struk-
turo delovanja javne sfere, je vsaka »javnost« zmeraj 
in neizbežno spregledana v svoji mnogoterosti in 
diferenciranosti, fragmentiranosti. Najočitnejši iz-
raz tega je vprašanje politične reprezentacije v raz-
redni družbi, ki je vedno lahko samo parcialna: pri 
procesih reprezentacije in odločanja o družbenih, 
skupnih in skupnostnih zadevah gre vedno za od-
nose moči, kar pomeni, da gre posledično za vpra-
šanja izključenosti ali podreprezentiranosti (in na 
drugi nadreprezentiranosti) določenih idej, sku-
pin, razredov, posameznikov. To je postalo zlasti 
aktualno v času počasnega (in ne premočrtnega – 
spomnimo se na marčno revolucijo in odziv nanjo ali 
pa na vzpostavitev Bonapartizma)42 zatona fevdalizma 
in monarhizma, z vzpostavljanjem in prevlado indu-
strijsko-parlamentarnih ureditev (ustavne monarhije/
imperiji, demokratični sistemi, industrijska, razredna 
družba) ter z izoblikovanjem teoretskih in praktičnih 
pogojev in rab ideoloških premis in praks liberaliz-
ma, konservativizma, komunizma in socializma ter 
vrste razredno utemeljenih utopičnih teoretizacij in 
poskusov družbenih prevratov in revolucij.

Namreč, v kontekstu modernih političnih formacij 
in družbenih struktur, vključno s politično reprezen-

42	 Tomaž Mastnak, Bonapartizem, Prolegomena za študij 
fašizma (Ljubljana: založba/*cf. 2022).



Martin Pogačar

34

tacijo, ki je zrasla na ostankih fevdalnih družbeno-po-
litičnih odnosov, kjer je bilo, poenostavljeno rečeno, 
javno definirano skozi totalizirajočo reprezentacijo 
moči vladarja, se je delovanje posameznikov in skup-
nosti v tem obdobju vsaj deloma sekulariziralo. V 
obdobju modernosti oziroma dobi racionalnosti,43 
ko se je premislek o tukaj in zdaj in o tem, 'kaj je prav', 
prenesel na posameznika in institucionalizirano po-
litično polje (Nietzsche in smrt boga), se politično 
delovanje vzpostavi kot osnovni princip družbenega 
delovanja in pomembno definira tudi domeni zna-
nosti in umetnosti, pa tudi vsakdanjega življenja. Šele 
takrat lahko v javno razpravo vstopijo »nove teme, 
med katerimi sta imela najdaljnosežnejše posledice 
postulirana centralnost individualnih potreb ter razlo-
čevanje med ekonomijo, civilno družbo in državo.«44 
Posameznik kot konstitutivni del javnosti in subjekt 
vladanja (lahko) nastopi politično tvorno, hkrati pos-
tane dejavnik, a tudi orodje, material in cilj političnega 
delovanja elit, interesnih skupin in ideoloških bratov 
(in kasneje sester).

V kompleksnosti odnosa med posameznikom 
in družbo, v kontekstu odnosov med etničnimi, 
ideološkimi, političnimi in ekonomskimi skupinami 
znotraj določene nacionalno definirane družbe, pa 
tudi na mednarodni ravni je pomemben tudi vidik 
razredne razdelitve. S prevlado kapitalističnega 

43	 Angleški izraz »age of reason« je drugo poimenovanje 
za razsvetljenstvo.

44	 Mastnak, Civilna družba, str. 32.



35

Alternativa

režima proizvodnje se je namreč vzpostavila nova 
družbena skupina, ki vključuje tiste brezkapitalske 
plasti prebivalstva, ki po vzpostavitvi »lastnine« kot 
osrednjega gibala politične ekonomije in družbe 
postanejo tako izkoriščani proizvajalci dodane 
vrednosti kot tudi (potencialni) nosilci družbenih 
sprememb v iskanju družbene pravičnosti.45 Delitev 
se artikulira skozi problematiziranje novih družbenih 
razmerij in dostopov do dela in virov, javnih prostorov 
in vzvodov vpliva, institucij in pozicij moči.

Koncept javnosti vendarle ne more dosledno za-
objeti teh raznolikosti, saj so, kot rečeno, nekateri 
segmenti družbe (posamezniki, skupine, gibanja) 
načeloma sicer zastopani v javnosti in vladajočih 
strukturah, a so vedno (znova) tudi spregledani ali 
potisnjeni na rob. To v ospredje, v polje javnega in kot 
predmet debate, postavi praviloma antagonistično in 
konfliktno iskanje in odločanje o možnih in mogočih 
(političnih v smislu strank na eni strani ter nerepre-
zentiranih gibanj na drugi) alternativah trenutnemu 
stanju (oziroma mogočih prihodnostih), ki ga v tistem 
času zamejuje parlamentarizem z liberalizmom in 
konservatizmom, kamor intervenira marksistična 
misel in komunizem oziroma socializem. V pove-
zavi z zahodnimi imperialističnimi ter kolonialnimi 

45	 William A. Pelz, »The Rise of the Third Estate: The 
French People Revolt«, v: A People’s History of Modern 
Europe (London: Pluto Press, 2016); Timothy Tackett, 
»Nobles and Third Estate in the Revolutionary Dynamic 
of the National Assembly, 1789–1790«, The American 
Historical Review, let. 94 (1989), št. 2.



Martin Pogačar

36

ambicijami vse to nenazadnje predstavlja ogrodje 
navideznega statusa quo, ki maskira dejanske procese 
pospeševanja in eskalacije kot ključne determinante 
modernosti.46

c.	 Vznik pogojev formiranja alternativne kulture

Šele javna sfera in zagotavljanje ( javnih) prostorov 
kot polja političnega – z institucionalizacijo druž-
benega delovanja in skozi institucije, ki po eni strani 
omogočajo delovanje, a ga hkrati sankcionirajo in ob 
tem določene skupine izključujejo – torej strukturno 
omogočita pojav in artikulacijo koncepta ter praks 
alternativnega kulturnega in družbenega gibanja kot 
tistega družbeno-političnega fenomena, ki predsta-
vlja kolektivno, ne nujno politično organizirano kon-
ceptualizacijo ideje spremembe obstoječega skozi bolj 
ali manj formalizirane postopke oblikovanja praks, 
pristopov in premislekov javnega delovanja kot orodja 
in metode (vsaj navidezno) skupnostnega upravljanja 
političnih skupnosti. Tako se, sprva moškim, skozi 
dostop do (tehnologij in mehanizmov produkcije in 
diseminacije) informacij in (produkcije in reproduk-
cije) védenja odpre (še vedno omejena in stanovsko 
oziroma finančno pogojena) možnost udejstvovanja 
v javnem življenju. V tem smislu lahko govorimo 
o družbeno-politični participaciji na način, ki se je 

46	 Rosa, Social Acceleration; gl. tudi Andreas Reckwitz in 
Hartmut Rosa, Late Modernity in Crisis, Why We Need a 
Theory of Society, prevedel V. A. Pakis (Cambridge: Polity, 
2023).



37

Alternativa

izmikal neposredni moči vladarja, a je strukturno in 
v praksi pogosto ostajal utemeljen na izključevalnih 
mehanizmih ne samo politične in ekonomske, am-
pak tudi generacijske in razredne reprodukcije (ne)
dostopa do vzvodov moči.47

Pomemben vidik v teh procesih predstavlja širjenje 
dostopa do medijskih tehnologij in javnih prostorov 
(pomemben pospeševalec česar sta industrializaci-
ja in urbanizacija), kar predstavlja ključen pogoj za 
vznik sodobne ideje javnosti. Z razširjanjem in 'de-
mokratizacijo'48 dostopa do medijskih tehnologij se 
različna, podreprezentirana in/ali obstranska gibanja, 
posamezniki in skupine, ki svoje ambicije in ideje ter 
prakse (pro)izvajajo izven reprezentativnega poli-
tičnega sistema, lahko formirajo in artikulirajo kot 
alternativa prevladujoči politični ureditvi ter prevla-
dujočim, sredinskim kulturnim vzorcem. Uporaba 
javnih prostorov in apropriacija medijskih tehnologij 
tako omogočita samo-artikulacijo in samo-definiranje 
ter posledično vstop v polje javnega in vsaj (teoretično) 
možnost intervencije in spremembe. Kot je kasneje 
kritično ugotavljal Hans Magnus Enzensberger:

	 Prvič v zgodovini omogočajo mediji masovno 
udeležbo v družbenem in podružbljenem pro-

47	 O trdoživih mehanizmih vzpostavljanja elit gl. Olúfémi 
Táíwò, Elite Capture: How the Powerful Took Over Identity 
Politics (And Everything Else) (London: Pluto Press, 2022).

48	 Demokratizacija je v navednicah zato, da poudarim 
performativnost koncepta in njegovih rab v politični 
propagandi.



Martin Pogačar

38

duktivnem procesu, katerega praktična sredstva 
so v rokah mase. Šele takšen način uporabe bi 
obudil k zavesti komunikacijska sredstva, ki so 
do zdaj neupravičeno nosila svoje ime. V svoji 
današnji obliki sredstva, kot so televizija ali film, 
namreč ne služijo komunikaciji, ampak jo pre-
prečujejo, ker ne dopuščajo nikakršnega medse-
bojnega učinkovanja oddajnika in sprejemnika 
[ampak] reducirajo feedback na v tem sistemu 
možni teoretični minimum.49

Procesi javnega in političnega delovanja, pa tudi 
robnega, alternativnega, so neizbežno in temeljito 
vpeti v hitre in radikalne tehnološke spremembe, 
ki so bistveno definirale obdobje moderne in so bile 
hkrati tudi bistveno odvisne prav od vzpostavitve 
razsvetljenskega racionalizma kot vodila in gonila 
poznanstvenja sveta ter s tem povezanega idejnega 
in miselnega restrukturiranja izkustvenega polja in 
horizonta možnosti. Tako so bili nazadnje vzpostav-
ljeni pogoji, v katerih se je legitimiralo javno mišljenje 
in šele s tem tudi artikulacija družbenih alternativ 
in gibanj.50 Ta so se oblikovala tudi v odnosu in kot 
odgovor na modernizacijo in družbeno pospeševa-
nje, ki sta gnala rastoči razkorak med tehnološkimi 
zmožnostmi ter omejeno kapaciteto družbenega 
posvajanja tehnologij, ter na rastoče razredne raz-

49	 Hans Magnus Enzensberger, »Lepljenka na temo mno-
žičnih medijev«, Problemi, let. 18 (1980), št. 196, str. 87.

50	 Charles Tilly, From Mobilization Revolution (New York: 
Random House, 1978).



39

Alternativa

like, ki so v tem času spremljale vzpon kapitalizma 
in finančnih trgov.51 Prav o problematiki razrednih 
razlik (tudi v kontekstu delavskega razreda samega) 
je pisal tudi sociolog Ivan Kuvačić, član kroga revije 
Praxis (več o tem v nadaljevanju):

	 Število delavcev, ki so se ponosno zavedali, da z 
lastnimi rokami ustvarjajo dobrine, ki vzdržujejo 
celo družbo, se hitro zmanjšuje. Njihova delna, 
opustošena spretnost zbledi pred velikimi silami, 
utelešenimi v mehanskem strojnem sistemu. Re-
zultat je vse večja dihotomija dela. Na eni strani 
ostajajo nekvalificirani in polkvalificirani delavci, 
ki opravljajo monotono osnovno delo brez upanja 
na napredovanje, na drugi strani pa je specia-
lizirana delavska elita, ki jasno izstopa s svojim 
polivalentnim znanjem, izkušnjami, strokovno 
usposobljenostjo in plačo.52

V tem komtekstu so 'spremembe' postale osre-
dnja ideološka perspektiva družbenega, tehnolo-
škega in političnega razvoja, in prav ta mehanizem, 
ki nenehno destabilizira situacijo in družbo hkrati 
nenehno spravlja v ciklično in prekarno, meta-
stabilno stanje, je tudi razlog in vir motivacije ter 

51	 Prim. Tomaž Mastnak, Črna internacionala (Ljubljana: 
založba/*cf, 2019).

52	 Ivan Kuvačić, »Socijalizam i tehnička civilizacija«, v: 
Smisao i perspektive socijalizma. Zbornik radova drugog 
zasjedanja Korčulanske ljetne škole, uredila Danilo Pejović 
in Gajo Petrović (Zagreb: Hrvatsko filozofsko društvo, 
1965), str. 229.



Martin Pogačar

40

podstat razvoja gibanj, ki so v odnosu do dominan-
tne kulture in politike zavzemala drugačne pozicije 
in imela drugačne ambicije.

A obenem vsebinska, nazorska in idejna diverzi-
fikacija, ki se odvija v polju medijske komunikacije, 
na videz homogeno zamišljeno skupnost, javnost, 
nacijo dejansko fragmentira po strankarskih, svetov-
nonazorskih, ideoloških, razrednih razpokah: medij-
ske tehnologije omogočajo posredovanje informacij, 
s čimer, in to je ključno, omogočijo konstruiranje in 
javno artikulacijo – a vedno hkrati tudi zamejevanje – 
sprejemljivosti, odklonskosti, legitimacije ideoloških 
pozicij v javni sferi in javnih prostorih. Ne glede na 
razmerja moči se v tem boju za interpretacijo odvija 
tudi redefinicija moralnosti, artikulacija etničnih 
oziroma nacionalnih afektov, če ne drugače, skozi 
konflikt med etablirano, dominantno kulturo (t. i. 
visoka in nizka kultura) in politiko ter marginalnimi, 
podreprezentiranimi, odrinjenimi kulturnimi, idej-
nimi, umetnostnimi gibanji in etničnimi skupinami.

Obenem pa se odvija tudi sprememba v koncep-
tualizaciji alternative. Če za ponazoritev pogledamo 
v časopise s konca 19. stoletja (1893), opazimo premik 
pomenske premene od 'ali/ali', v smislu 1) naroda in/
ali vere: »Nam (Slovencem) so bliže nemški in vsi 
drugi katoličani, kaker liberalci slovenski. In da bi 
kdaj res prišlo do alternative: kaj hočete žrtvovati – 
vero ali narodnost? – odgovorili bomo: ohrani naj 
se nam vera!«53 do 2) alternative, redefinirane kot 

53	 Anon., Rimski katolik, let. 3 (1891), št. 1, str. 84.



41

Alternativa

javno, družbeno delovanje: »Pred osmimi leti že 
prišli so naši tržaški rojaki do prepričanja, da stojijo 
pred alternativo: ali pričeti boj za slovenske šole, ali 
pa izumreti polagoma.«54 

Poleg tega zgornja citata skozi vprašanje (preži-
vetja) naroda, (katoliške) vere ter političnih ideologij 
naslavljata vidike vprašanja o (ideoloških) alterna-
tivah, ki so vplivala na konstrukcije (političnih) al-
ternativ v 20. stoletju, hkrati pa se, kar je opazno 
v temeljnih političnih antagonizmih, vlečejo vse 
do danes. V prvem citatu je posebej zanimivo, da 
postavitev alternative vera ali narodnost ter sklic 
na liberalizem ožita idejno in ideološko raznoli-
kost družbeno-politične realnosti na liberalno in 
konservativno (katoliško) dimenzijo in vzpostavlja 
konflikt kot notranji pogoj etablirane politične elite: 
»Liberalizem je iztuhtal ali bolje na državno politiko 
vporabil Rousseau-ovo teorijo o ljudski suvereniteti 
ter tako monarha ponižal do sluge, ki ga ljudstvo 
poljubno odstavi. Liberalizem je oče onega socija-
lizma, ki konečno namerja prevleči vse prestole ter 
na razvalinah sedanjega državnega in politiškega 
reda vstanoviti vseobče demokratično republiko, ki 
je najradikalnejša negacija vsakatere monarhistične 
vladavine.«55 S tako operacijo hkrati izključi druge, 

54	 »Boj za slovensko šolo«, Novičar, št. 46 (25. november 1893): 
str. 1 , dostopno na http://www.dlib.si/stream/URN:NB-
N:SI:DOC-OPHVAL6Y/93b1f5ad-d163-4208-ae42-c1a-
12a3d041f/PDF.

55	 Mahnič, »Cerkev in politika«, str. 335.

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-OPHVAL6Y/93b1f5ad-d163-4208-ae42-c1a12a3d041f/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-OPHVAL6Y/93b1f5ad-d163-4208-ae42-c1a12a3d041f/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-OPHVAL6Y/93b1f5ad-d163-4208-ae42-c1a12a3d041f/PDF


Martin Pogačar

42

'alternativne' politično-ideološke premisleke in jih 
potisne na obrobje, a ne nujno izniči, saj jih potrebuje 
za lastno utemeljevanje in reprodukcijo.

d.	 Avantgarde in alternative in družbeno-politični pogoji 
prve polovice 20. stoletja 

Ob koncu 19. stoletja so se torej vzpostavili pogoji, ki 
bodo omogočili vznik sodobnega koncepta družbenih 
gibanj, hkrati pa je spremenjeno razumevanje vsak-
danjega življenja, prostega časa v kontekstu rastočega 
potrošništva, tehnologizacije in pospeševanja odprlo 
tudi možnost konceptualizacijam in praksam alter-
nativne kulture, ne samo kot vprašanja izbire med 
možnostmi, ampak tudi kot element vzpostavljanja 
in razmejevanja skupnosti. Z drugimi besedami, teh-
nološki razvoj na splošno in posebej razvoj medijev in 
s tem povezane družbene in politične spremembe ter 
spreminjajoči se pogoji so omogočili, da se je v polju 
javnega način konstrukcije družbe(ne) in politične 
kolektivnosti spremenil tako, da so v tem polju (vsaj 
nazivno) participirale etnične, kulturne, politične, raz-
redne skupine, ki jih danes razumemo kot sredinske 
oziroma mainstream, s tem pa sta se legitimirali tudi 
meščanska, sredinska kultura in umetnost.

V tem kontekstu je pomembno omeniti moder-
nizem, ne toliko kot odgovor umetnosti in kulture 
na omenjene spremembe, ampak kot konstitutivni 
del omenjenih procesov in sprememb. Kot razloži 
Miško Šuvaković, modernizem »označuje umetnost 
moderne družbe, kar pomeni progresivni razvoj in 



43

Alternativa

posodabljanje tradicije umetnosti skozi projekt mo-
dernosti. Modernistična umetnost je umetnost indu-
strijske družbe, visoke profesionalizacije, kulturne, 
politične in estetske avtonomije.«56 V tem času in v 
kontekstu odnosa med družbo oziroma družbenim 
delovanjem in politiko ter med kulturo, umetnostjo 
in vsakdanjim življenjem se vzpostavi tudi hierarhična 
razredna struktura, zlasti na zahodu in posledično 
vzhodu Evrope, kar je v sferi kulture in umetnosti, 
skozi razvoj zgodovine umetnosti ter kanonizacije, 
vodilo k 

	 vertikalnemu razlikovanju umetniških praks 
visoke in nizke umetnosti in kulture, po kriteri-
jih razlikovanja 'same umetnosti' kot identifika-
cijske prakse višjega oziroma višjih razredov in 
umetnosti, ki ni sama, ampak je v polju kulturnih 
in družbenih funkcij vsakdanjega življenja kot 
prakse potrošnje ali zabave pri delavskem ali niž-
jih razredih. Visoka umetnost se je ustvarjala in 
izvajala kot avtonomna estetska praksa ponudbe 
transhistoričnega in transgeografskega, bistveno 
estetsko orientiranega umetniškega dela izven in 
nad vsakdanjim življenjem, nizka umetnost pa se 
je izvajala in ustvarjala kot instrumentalna in tako 
utilitarna produkcija trivialne atmosfere zabave 
in potrošnje kot regulacija življenja v okviru vsak-
danjega življenja.57

56	 Miško Šuvaković, »Avangarda i modernizam«, Pojmov-
nik suvremene umjetnosti, str. 90.

57	 Šuvaković, »Avangarda i modernizam«, str. 91.



Martin Pogačar

44

V takih pogojih so se kot opozicija, odklon, alter-

nativa začeli jasneje vzpostavljati obrobni, samonikli, 

improvizirani ali naredi-sam, materialni ( javni pro-

stori) in simbolni okviri ter imaginacije. In prav to 

je, kar je novost tega časa, v so-delovanju omenjenih 

tehno-političnih, institucionalnih in medijskih po-

gojev omogočilo javno prisotnost vse bolj množične 

'produkcije vsega' (umetnosti, novic, predmetov, sti-

lov, ideologij itd.) – se pravi tudi alternativnih kon-

ceptualizacij družbene sedanjosti in prihodnosti. Ob 

tem je v prepletu vznika muzejev, knjižnic in arhivov 

kot osrednjih legitimacijskih institucij modernosti58 

ter množične produkcije medijskih oblik in vsebin 

(beseda, ilustracija, grafika, fotografija)59 prišlo do re-

definicije časovnosti in prostorskosti, v in iz katerih 

deluje ne samo družbeno-politična sredinskost, am-

pak tudi obrobnost. S tem so javno artikulirane 'sile 

alternative' postale družbeni dejavnik z močno javno 

prisotnostjo in privrženci, ki so se v prostoru in času 

58	 Aleida Assmann opozarja, da »zgodovinskega arhiva ne 
smemo zamenjevati z njegovimi predhodniki, ki jih je 
izpodrinil, ne pa tudi uničil: s političnimi arhivi države, 
cerkve in drugih oblastnih institucij. Medtem ko so bili 
ti arhivi uporabljeni kot instrumenti prestiža, vzpo-
stavljanja legitimnosti oblasti in izvajanja moči, naj bi 
zgodovinski arhivi služili skupnosti: hranijo dokumente 
in ostanke preteklosti, ki so izgubili svojo neposredno 
funkcijo v sedanjosti«; Aleida Assmann, »Forms of For-
getting«, H401 – research – art – dialogue, https://h401.
org/2014/10/forms-of-forgetting/7584.

59	 Gl. Maurer, »High Culture and Popular Culture«.

https://h401.org/2014/10/forms-of-forgetting/7584/
https://h401.org/2014/10/forms-of-forgetting/7584/


45

Alternativa

lahko identificirali kot etnična, kulturna, politična, 
razredna skupnost, gibanje.

To kaže na mehanizme politične in medijske 
konstrukcije in ohranjanja ideoloških pozicij, pa 
tudi na razsežja ideološkega konflikta, ki se odvija 
ravno v parametrih zgoraj omenjenih družbenih 
(razredna družba) in političnih antagonizmov (li-
beralizem, konservatizem, socializem), ki so zaz-
namovali obdobje od poznega 19. stoletja naprej. V 
političnih in vsakdanjih diskurzih v javni sferi se ti 
antagonizmi zvedejo na idejno relativno izčiščene 
in s tem reducirane pozicije ter v vneti samoafir-
maciji težijo k izbrisu vsakokratnega nasprotnika 
in vsakršne idejne ali družbeno-politične drugosti, 
čeprav se vse bolj očitno konstituirajo skozi njih. 
S tem se prostor ne- in podreprezentiranim sku-
pinam sicer zapira, a jih tudi žene k delovanju. Ta 
inherentni antagonizem ideoloških spopadov je 
opredelil čikaški Proletarec leta 1914: »Socializem 
spravljajo v nasprotje z individualizmom in mislijo, 
da ni za človeštvo mogoča druga alternativa kakor ta: 
Absolutna pravica osebnosti ali pa absolutna pravica 
družbe«.60

V času okrog prve svetovne vojne je opazen vse 
izrazitejši idejni razkorak med različnimi političnimi 
opcijami, ki je uokvirjen skozi zgoraj omenjeni odnos 
med narodom, vero ter politično pripadnostjo, in 
razlogi za sedanjost v preteklosti.

60	 Anon., »Svoboda in socializem«, Proletarec, let. 9 (3. 
november 1914), št. 373, str. 2.



Martin Pogačar

46

	 Velike so naloge delavstva! Velike in važne zlasti 
zato, ker že današnja znamenja kažejo, da nima 
meščanstvo nobene resne volje rešiti svetovna 
vprašanja na način, ki bi zares odpravil možnost 
novih nepotrebnih bojev. [...] Imejmo vedno pred 
očmi, da nas zgodovina postavi lahko vsak čas pred 
alternativo: Ali si prevzamemo nalogo zagotoviti 
zmago socialistični ideji ali se uklonimo še mi oni 
drugi oblasti, ki je iz profitarskih razlogov pomagala 
pahniti človeštvo v ruino.61

Čas med obema vojnama, obdobje nastanka Kra-
ljevine Srbov, Hrvatov in Slovencev (1918–1929) in 
kasneje Kraljevine Jugoslavije (1929–1945), pa je bil 
tudi čas, ko se je polje javnega spreminjalo, ko sta na 
sceno dokončno zakorakala film in radio kot medija, 
ki sta po tisku (pri čemer mislimo tako na besedilne kot 
na grafične vsebine ter zlasti na vzpon intermedialnih 
tehnik in pristopov) redefinirala polje javnega, politike, 
kulture in umetnosti. Ta čas zaznamuje razvoj (zgo-
dovinskih) avantgard, odpiranje javnega prostora in 
razvoj popularne kulture. Kot odziv na modernizem 
in v sopotništvu z njim se je torej tako v družbeno-poli-
tičnem kot kulturnem in umetnostnem polju vzposta-
vila vrsta umetniških praks, ki jih danes poznamo kot 
avantgardo oziroma – glede na geografsko, slogovno 
in postopkovno razpršenost – avantgarde. Te so se, 

61	 i.r., »Naše nove naloge«, Naprej, Glasilo jugoslovanske socia-
listične stranke, let. 2 (31. oktober 1918), št. 250, str. 1. http://
www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-YF597YAH/4f-
888772-a666-400f-b83d-4328bb2aeaa1/PDF.

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-YF597YAH/4f888772-a666-400f-b83d-4328bb2aeaa1/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-YF597YAH/4f888772-a666-400f-b83d-4328bb2aeaa1/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-YF597YAH/4f888772-a666-400f-b83d-4328bb2aeaa1/PDF


47

Alternativa

sprva skozi gibanja kot so futurizem, suprematizem 

ter dadaizem, ter zlasti v kontekstu eksperimentiranja 

z jezikom in sliko,62 sčasoma konceptualno razlile prek 

širših domen družbenega, kulturnega in političnega 

(udejstvovanja). Šuvaković opozarja na tri definici-

je avantgarde: »(1) kot vodilna sila in predhodnica 

zgodovinskega razvoja modernizma; (2) kot nadstil-

ski pojem, ki označuje radikalna, ekscesna, kritična, 

projektivna, eksperimentalna in interdisciplinarna 

gibanja od sredine 19. stoletja do konca 1930-ih let; (3) 

kot nadstilski pojem, ki označuje radikalne, ekscesne, 

kritične, projektivne, eksperimentalne in interdisci-

plinarne umetniške strategije 20. stoletja.«63 Pri tem 

razlikuje tri značilne modele odnosa med avantgar-

dami in modernizmom: (1) zgodnje avantgarde (od 

sredine 19. stoletja do začetka druge svetovne vojne); 

62	 Pri tem Kristina Pranjić opozarja na alogično poezijo 
Alekseja Kručoniha in Velimirja Hlebnikova, objavljeno 
v zborniku Zaušnica družbenemu okusu (1913) kubofuturis-
tične skupine Gileja, v katerem se »'bodočniki' (будетляне) 
zavzamejo za nov, svoboden način pesniškega ustvarjan-
ja«. V tem smislu, tako Pranjić, Kručonih vzpostavi idejo in 
prakso »zaumnega jezika« in o zaumu govori kot o »novi 
literarni obliki, ki bo ustvarila novo vsebino za novi čas, v 
katerem ni konstante; 'vse je začelo drseti' (čas in prostor). 
Umetnost namreč ni poklicana, da služi, ampak da 'osvaja 
nova polja', kar pomeni, da mora zajeti tudi disonanco, ki 
je prisotna v človeku [...]. Funkcija umetnika je, da izumi 
nov jezik, ki bo lahko ubesedil prav vsa človekova stanja«; 
Kristina Pranjić, »Logika zaumnega jezika ruske avantgar-
de«, Slavistična revija, let. 64 (2016), št. 3, str. 326.

63	 Šuvaković, »Avangarda i postmoderna«, str. 90.



Martin Pogačar

48

(2) neoavantgarde (od konca druge svetovne vojne do 
leta 1968); (3) postavantgarde (nastajajo po letu 1968).

	 Zgodnje ali zgodovinske avantgarde so predho-
dnice modernistične umetnosti in kulture. Z radi-
kalnimi ekscesi in eksperimenti začenjajo projekt 
nove umetnosti, družbe in kulture, ki ga medijske in 
proizvodne sile modernizma sprejemajo in trans-
formirajo v množično kulturo in umetnost visokega 
modernizma [...]

	 Neoavantgarda je nastala, ko je modernistična 
kultura, ki je bila na vrhuncu, utrdila dominantne 
vrednote in modele izražanja. Nastala je kot kriti-
ka modernistične dominacije v kulturi in njenih 
modelov avtonomije umetnosti, apolitičnosti, ab-
straktnega formalizma, estetskega formalizma in 
jasnega razlikovanja visoke modernistične elitne 
umetnosti in množične modernistične popularne 
umetnosti in kulture. Medtem ko je zgodnja avan-
tgarda razvijala projektivne sile idealne utopije, je 
neoavantgarda vzpostavljala modele kritičnega 
dela in konkretne utopije.

	 Postavantgarda je poimenovanje za številna med-
sebojno različna gibanja s konca 1960-ih let, ki te-
oretsko in praktično kritično preizprašujejo zgo-
dovinsko dediščino modernizma in avantgard. 
Postavantargdo označuje: (1) neobstoj utopičnega 
mišljenja (kritika utopičnega v avantgardah in ne-
oavantgardah); (2) teoretsko razdelana ideološka in 
lingvistično-semiotska analiza narave umetnosti in 



49

Alternativa

kulture; (3) prakticiranje avantgardnih in neoavan-
tgardnih radikalnih, ekscesnih in eksperimentalnih 
postopkov v novih medijskih modelih izražanja.64

Obenem se je skozi vpliv centrov moči, kanoniza-
cijo in medrazredna družbena strukturna razmerja 
uveljavljalo razlikovanje med visoko in nizko umet-
nostjo, kasneje pa se je, z in skozi razvoj popularne kul-
ture in poblagovljenja, to razlikovanje izrazito skrhalo. 
To je neizbežno vodilo k vzpostavljanju umetniških 
avantgard kot prostora prelamljanja, kot pravi Šuva-
ković, odnosa »v sistemu moči in vrednosti, dejan-
sko umetniško in teoretsko taktično relativiziranje 
odnosa med centrom in margino v družbi, kulturi in 
umetnosti.«65 Še več, kot kolektivni termin je »'avant-
garda' zgodovinsko determinirana, saj se nanaša na 
nekonsistentnosti in kontradikcije industrijske bur-
žoazne družbe in njene modernistične kulture, ki 
se spreminja v množično potrošniško in medijsko 
družbo.«66 Hkrati pa se, nadaljuje Šuvaković, pri tem 
kažejo »strukture kognitivno instrumentalne, moralno 

64	 Šuvaković, »Avangarda i XX. stoljeće«, Pojmovnik suvre-
mene umjetnosti, str. 92, 93.

65	 Šuvaković, »Avangarda i postmoderna«, str. 94. »Klasifika-
cije, kot so 'literarna avantgarda', 'avantgardno slikarstvo', 
'avantgardno kiparstvo', 'glasbena avantgarda' ali 'filmska 
avantgarda', so samo približne oznake, in ne natančne 
identifikacije, saj je avantgardna umetnost intermedialna, 
medžanrska, in interdisciplinarna formacija, ki povezuje 
in briše meje umetniških disciplin in dejansko poklicev«; 
Miško Šuvaković, »Avant-gardes in Yugoslavia«, Filozofski 
vestnik, let. 37 (2016), št. 1, str. 205.

66	  Šuvaković, »Avant-gardes in Yugoslavia«, str. 206.



Martin Pogačar

50

praktične in estetsko-izrazne racionalnosti, pri čemer 
je vsaka od njih pod nadzorom specialistov, ki se zdijo 
bolj pripravljeni slediti logiki teh posebnih področij. 
Rezultat je vse večja oddaljenost kulture ekspertov 
od širše publike. Tisto, kar postaja kultura, tako skozi 
specialistično obravnavo ne postaja neposredno in 
nujno tudi sestavni del vsakdanje prakse.«67

Ta razkorak odraža tudi globlji razkorak med zgoraj 
omenjenim družbeno-tehnološkim pospeševanjem 
ter zmožnostjo družbenega posvajanja inovacij in 
akomodacije vznikajočih sprememb. Ob tem sta se 
udarnost bliskovitega tehnološkega razvoja in nada-
ljevanje poblagovljenja, ki se je odvijalo skozi težnje 
po vzdrževanju imperialnega statusa quo po prvi voj-
ni,68 odražala tudi v vrsti umetniških praks in smeri, 
morda najodločneje v italijanskem futurizmu. Ta 
je pomembno vplival na rusko in kasneje sovjetsko 
umetnost (suprematizem in konstruktivizem), ven-
dar pa so se zaradi fašistične ideologizacije in Mari-
nettijevega zbliževanja s fašizmom ruski umetniki od 
italijanskega futurizma ogradili.69

V tem kontekstu lahko, kot pravi Ješa Denegri, 
smeri, kot so fovizem, kubizem in ekspresionizem, 
razumemo kot najzgodnejšo stopnjo abstrakcije, kot

67	  Šuvaković, »Avangarda i modernizam«, str. 90.
68	 Mastnak, Črna internacionala.
69	 Gl. Filippo Tommaso Marinetti, »The Futurist Manifes-

to«, 1909 (dostopno na https://www.arthistoryproject.
com/artists/filippo-tommaso-marinetti/the-futurist-
manifesto). Za precizacijo se zahvaljujem Kristini Pranjić.

https://www.arthistoryproject.com/artists/filippo-tommaso-marinetti/the-futurist-manifesto
https://www.arthistoryproject.com/artists/filippo-tommaso-marinetti/the-futurist-manifesto
https://www.arthistoryproject.com/artists/filippo-tommaso-marinetti/the-futurist-manifesto


51

Alternativa

	 skupek pojavov, ki po predhodnih odkritjih vodijo 
do končnih posledic skrajno modernističnega poj-
movanja slikarstva in kiparstva tistega časa, napo-
vedujejo še bolj radikalne tehnične spremembe z 
uvedbo kubističnega kolaža in asemblaža ter širijo 
sorodne problemske teme na sorodna področja 
arhitekture, industrijskega oblikovanja in uporab-
ne umetnosti. Čeprav se je takratno umetniško 
življenje odvijalo predvsem v velikih metropolah 
in nacionalnih okoljih, je za naravo umetnosti, ki 
nosi atribute zgodnje modernosti, značilno prese-
ganje meja obstoječih kulturnih okolij s težnjo, da 
bi moderna umetnost postala integralni evropski 
fenomen, ki napoveduje in izraža novo obdobje, 
zaznamovano s civilizacijskim napredkom.70

Z vznikom avantgard in radikalne umetnosti – 
torej zaradi vznika novih umetnosti (gledališča in 
slikarstva) in medijskih tehnologij, zlasti radia in filma 
(ter njih prepletov) – katerih smisel, tako umetnostna 
zgodovinarka Kristina Pranjić, »ni zgolj njena subver-
zivnost sama po sebi oziroma kritika, negacija ali upor 
proti normativnemu redu oziroma strukturam moči, 
temveč gre prej za sprostitev moči oziroma svobodno 

70	 Ješa Denegri, »Teme moderne i postmoderne umjet-
nosti«, v: Šuvaković, Pojmovnik suvremene umjetnosti, str. 
19, 20. Kristina Pranjić v analizi jugoslovanske avant-
garde zavrača prepričanje, da »radikalne prakse nujno 
potrebujejo metropolitanska središča in da izhajajo iz 
tehnološke in gospodarske oziroma ekscesa, vezanega 
na določeno ekonomsko ali tehnično dejavnost«; Pranjić, 
Jugoslovanska avantgarda in metropolitanska dada, str. 6.



Martin Pogačar

52

prepuščanje, ki omogoči, da se tisto, kar je, pojavi pod 
svojimi pogoji«,71 pride tudi do odmika od visoke (eli-
tne) in tudi sredinske (množične) kulture in ideologije. 

Tako lahko rečemo, da se je v začetku 20. stoletja 
vsakdanje življenje postavilo radikalno drugače, kot 
je bilo značilno za prejšnje obdobje. Medijsko posre-
dovanje, medijske konstrukcije vsakdanjega življenja 
ter rabe medijskih tehnologij v umetnostnih pos-
topkih (zlasti revije)72 se v pogledu nazaj izkažejo za 
orodje kritike in spodkopavanja relativno togega in 
opresivnega političnega sistema (kar se izrazi zlasti v 
razmerju do odzivnosti in reaktivnosti alternativnih 
umetniških pristopov in postopkov) v okvirih parla-
mentarne demokratične ureditve in tradicionalizma, 
a hkrati venomer tudi kot način iskanja alternativnih 
možnosti, smeri in poti. To se zdi še posebej relevant-
no na območju nekdanje Jugoslavije, ki je bila kot del 
Vzhodne Evrope in sploh Balkana, kot evropskega 
'drugega', »objekt razsvetljenske zahodne Evrope, nje-
ne vere v racionalizem in industrijsko revolucijo, kar 
se v pismih in dnevnikih zahodnih popotnikov, ki so 
prihajali v stik z Vzhodom, kaže v enodimenzional-
nem enačenju vzhodnega sveta z označevalci, kot so 
korupcija, umazanija, revščina in kaos«.73 V tem kon-
tekstu Pranjić opozarja tudi na ambicijo jugoslovan-

71	 Pranjić, Jugoslovanska avantgarda in metropolitanska dada, 
str. 113.

72	 Pranjić, Jugoslovanska avantgarda in metropolitanska dada, 
str. 25.

73	 Pranjić, Jugoslovanska avantgarda in metropolitanska dada, 
str. 141.



53

Alternativa

skih avantgard po preseganju opozicije med orientom 
in okcidentom, Evropo in Neevropo. Pri tem opozarja 
na zenitista Ljubomirja Micića in njegovo dvojno 
identiteto ter, sledeč razmisleku Éve Forgács, trdi, da 
»gre v tem primeru za proizvod dveh silnic – na eni 
strani je možnost prepustiti se in postati središče, kar 
bi pomenilo sprejeti vazalno vlogo v razmerju do tuje 
moči v znamenju razsvetljenskega racionalizma, ki 
je bil v konfliktnem odnosu z narodno identiteto in 
kulturo, na drugi strani pa je možnost alternativnega 
položaja v odnosu do središča, ki se pri Miciću pokaže 
kot ideja ponosne barbarizacije Zahoda.«74

Politični ustroj je tako vedno hkrati križan (in s 
tem dodatno antagoniziran) z novimi znanstvenimi 
odkritji ter popularizacijo tehnologije in popularne 
kulture (od začetka 20. stoletja naprej zlasti skozi av-
tomobil in kino kot tehnologiji individualizacije). V 
kontekstu vse večje javne prisotnosti posameznikov 
in skupin so se umetnost in popularna kultura ter z 

74	 Pranjić, Jugoslovanska avantgarda in metropolitanska dada, 
str. 146, 147. Podoben mehanizem opisuje Yuk Hui, ki v 
kontekstu prodora zahodnega modernizma in tehnolo-
gije na Kitajsko oziroma Japonsko razbira spremembo 
na zgodovinski osi med 16. in 19. stoletjem, ko je pri 
'izvozu' zahodne tehnologije in ideologije moderniza-
cije prišlo do razcepa med tehnologijo in religijo, kar 
je pomenilo, da je mogoče tehnologijo razumeti v zelo 
instrumentalističnem smislu. V tem smislu je prenos 
tehnologije v Azijo pomenil prenos, na videz osvobojen 
prenosa določenih oblik znanja in praks, na čemer je po-
čivala ideja oz. stereotip in prepričanje, da bo vzhodna 
misel lahko obvladala zahodno znanost in tehnologijo 
kot 'zgolj' inštrumenta; gl. Hui, Post-Europe, str. 82–84.



Martin Pogačar

54

njo zvezdništvo in fenovstvo, pa tudi subkulture in 
kontrakulture začele razvijati v parametrih, kot jih 
poznamo danes, se pravi zlasti v smislu trendov-
stva, mode in stila, fenovstva, identifikacijskih in 
pripadnostnih mehanizmov predvsem mladost-
niških skupin, ki pa so, kakor jih razumemo danes, 
praviloma zavezane odmiku, odklonu alternativi.

e.	 Začetki fenomena in obravnave sub- in alternativne 
kulture

V obdobju med obema vojnama lahko zares govo-
rimo o nastanku subkultur in kontrakultur, saj so 
v prejšnjem razdelku omenjeni fenomeni za sabo 
potegnili pomembnejše število pripadnikov, fenov 
in ljubiteljskih kultur, sledilcev in posnemovalcev, 
pa tudi kritikov in nasprotnikov in nenazadnje 
raziskovalcev, ki so skozi znanstveno tematizacijo 
pomagali utrditi širšo relevantnost fenomena. 
Takrat so lahko nastopili tudi pogoji, v katerih so 
alternativne ideje o družbi in družbeni prihodnosti 
odločneje prešle iz polja politične usmeritve/od-
ločitve v polje družbenega/gibanja. Prve študije 
subkultur so bile v veliki meri povezane z vpra-
šanji delinkventnosti. V tem smislu je antropolog 
Edward Sapir zapisal, da je »vsak posameznik […] 
dejansko predstavnik vsaj ene subkulture, ki jo 
lahko abstrahiramo iz splošne kulture«.75 Sociolog 
Talcott Parsons je subkulturo definiral v smislu 

75	 Citirano v Blackman, »Subculture Theory«, str. 497.



55

Alternativa

vprašanja stigme in odklonskosti, s poudarkom na 
vprašanjih pripadanja. A tematizacija subkulture se 
je razmahnila zlasti po drugi svetovni vojni in, kot 
omenjeno zgoraj, skozi delovanje birminghamske 
šole ter razvoja kulturnih študij, kjer je zlasti po-
memben prispevek sociologa Dicka Hebdigea.76 
Od takrat naprej so se raziskave subkultur sicer še 
vedno osredinjale na deviantno obnašanje (ki pa 
ni bilo nujno razumljeno kot patološko), a hkrati 
tudi na vprašanja angažmaja v družbenem boju.

Kulturolog Shane Blackman pravi, da se »z epis-
temološkega vidika teorija subkulture ujema z 
interpretativnim sociološkim okvirom, ki izhaja iz 
čikaške šole, vendar je bil njihov inovativen pristop 
razumevanje deviantnosti, kot jo oblikujeta zavest 
in delovanje. Razumevanje deviantnega vedenja 
skozi prizmo kulturnih študij je sprožilo kriti-
ke v sociologiji.«77 Blackman nadaljuje, da je bila 
skozi uporabo strukturalistične teorije brikolaža 
Clauda Lévi-Straussa, semiološke analize Rolanda 
Barthesa in teorije ideologije Louisa Althusserja 
»mladinska subkultura zavita v Gramscijevo idejo 
hegemonije in postavljena v središče problematike 
marksistične baze in nadgradnje [tu se sklicuje 
na Stuarta Halla]. V središču teorije subkulture 
[pa je] je odpor in nestrinjanje. [Tako] mladinske 
subkulture niso bile več patološke, ampak so bile 

76	 Dick Hebdige, Subculture, The Meaning of Style (London: 
Routledge, 1979).

77	 Blackman, »Subculture Theory«, str. 501.



Martin Pogačar

56

artikulirane kot poskusi razreševanja družbenih 
nasprotij skozi uprizarjanje številnih pripovedi 
bricolagea, ki je proslavil njihovo delovanje [izv. 
agency]. [...] Teorija subkulture bi lahko razložila 
deviantno vedenje skinheadov kot poskus povr-
nitve preteklih oblik solidarnosti s pomočjo fan-
tazij o sodobni skupnosti v zatonu, medtem ko 
je Hebdigeova [...] analiza istočasno videla punk 
kot deviantno motnjo, ki dreza v rane mehkega 
kapitalizma in kaže na to, da je treba razkrinkati 
oblast in korupcijo.«78

O začetku alternativne kulture lahko govorimo 
takrat, ko se množice, skupine in ljudje kot družbeni 
subjekti vzpostavljajo skozi posredovane vsebine 
in komunikacijske kanale, kar omogoča izobliko-
vanje skupnosti in struktur(e) občutenja, drugače 
strukturirane procese identifikacije in pripadnosti, 
hkrati pa se skozi te mehanizme omogoči širjenje 
izven-uradnih, alternativnih konceptualizacij, idej 
in praks ter širše družbeno-politično prepoznava-
nje alternativnih skupin kot takih. Tako se lahko v 
kontekstu parlamentarnih, bolj ali manj (oziroma 
nazivno) pluralističnih in demokratičnih političnih 
in medijskih sistemov, ki jih tudi zaradi tehnološko 
pogojenega družbenega pospeševanja lahko izrazito 
prepoznavamo v nezadostnosti, okostenelosti, na-
silnosti, razvije pojmovanje alternativne kulture kot 
praviloma politično angažiranega gibanja oziroma 
gibanj. Ta pa se prav zaradi svoje vpetosti v vsak-

78	 Blackman, »Subculture Theory«, str. 502.



57

Alternativa

danje življenje in povezanosti z njim vedno znova 
(samo)opredeljujejo (v odnosu) do nad-določujočih, 
navidezno brezprizivnih struktur političnega in 
kulturnega oziroma umetniškega delovanja. In v 
tem smislu lahko razumemo tudi izjavo Marcela 
Duchampa, sicer iz leta 1956, da je »umetnost pot do 
območij, ki jim ne vladata prostor in čas«;79 če seveda 
prostor in čas razumemo kot tehnološko, družbe-
no-politično in kulturno konstruirana in zamejena 
ter tako v svojem fiksiranju pomena in smisla veno-
mer tudi že omejujoča, s tem pa tudi spodbujevalca 
odmika, preseganja, odklona, transgresije.

V tem smislu lahko kot pomemben prelom 
razumemo drugo svetovno vojno, zlasti skozi 
perspektivo razmerja med okupacijo in odporom, 
ki neizbežno figurira kot odnos med rigidnostjo in 
nasiljem (okupacijskih) oblasti ter odporništvom, ki 
je bilo v našem primeru prepleteno s socialistično 
revolucijo (in kot tako kulturna, ideološka in 
ekonomsko-politična alternativa) in deluje kot 
ekscesna ekstrapolacija razmerja med centrom in 
kritičnim obrobjem. V času krize oziroma izrednih 
razmer se je družbeno-politična in kulturna 
situacija v celotni Evropi, s tem pa tudi v Sloveniji 
in nekdanji Jugoslaviji, postavila v izrazito binarno 
in s tem omejujočo konstelacijo. V času druge 

79	 James Johnson Sweeney, »Interview with Marcel Du-
champ«, v: Wisdom – Conversation with the Elder Wise Men 
of Our Day, uredil James Nelson (New York: WW Norton 
& Co., 1958). Intervju dostopen na http://www.golob-gm.
si/24e-Interview-with-Marcel-Duchamp.htm.

http://www.golob-gm.si/24e-Interview-with-Marcel-Duchamp.htm
http://www.golob-gm.si/24e-Interview-with-Marcel-Duchamp.htm


Martin Pogačar

58

svetovne vojne tako lahko opazimo vse izrazitejše 
ideološko pozicioniranje. Časnik Štajerski gospodar 
je leta 1943 zapisal:

	 Kakor sta obstajali takrat v notranjosti samo dve 
možnosti: ali zmaga nacionalsocialistične revo-
lucije in s tem načrtna socialna uprava Reich-a ali 
pa boljševiški prevrat in z njim uničenje in zasuž-
njenje vseh, tako obstajata tudi danes samo ti dve 
alternativi: ali zmaga Nemčija, tj. nemška obo-
rožena sila in z njo zvezani narodi, torej Evropa, 
ali pa se bo razlil notranjeazijatski boljševiški val 
preko najstarejšega kulturnega kontinenta prav 
tako uničujoče, kakor se je to zgodilo že poprej 
v Rusiji sami. Samo svetu odtujeni fantasti lahko 
resno verjamejo židovskemu prišepetavanju, da 
bi lahko kaka angleška ali ameriška papirnata 
izjava preprečila tako katastrofo narodov.80

Gre za neposreden odzven Mahničeve izklju-
čevalne retorike s preloma stoletja, tokrat v kon-
tekstu 'odrešilnih' okupacijskih ambicij nacistične 
Nemčije, nasproti katerim naj bi stala judovsko-
-boljševistična zarota: prva je samo-poklicana, da 
svet reši pred »zasužnjenjem vseh«, pri čemer za 
utrjevanje lastne pozicije navaja pretečo nevarnost 
»notranjeazijatskega boljševiškega vala«. Lahko si 

80	 Anon. »Rešitelj Evrope«, Štajerski gospodar, let. 3 (6. 
februar 1943), št. 6, http://www.dlib.si/stream/URN:NB-
N:SI:DOC-VJTEOPCQ/c3b606c6-2b52-4bf6-ac91-
c066b615dece/PDF.

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-VJTEOPCQ/c3b606c6-2b52-4bf6-ac91-c066b615dece/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-VJTEOPCQ/c3b606c6-2b52-4bf6-ac91-c066b615dece/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-VJTEOPCQ/c3b606c6-2b52-4bf6-ac91-c066b615dece/PDF


59

Alternativa

predstavljamo, da so bile v javni sferi v vojnih raz-
merah alternative vrste ali/ali, sicer morda jasno 
definirane, a tudi izrazito usodne.

	 Tem, ki jih kuhajo v svojih retortah in ki naj bi 
nazadnje prilezli na dan kot »mučenci« nikdar ni 
bila postavljena alternativa, kakršno bi oni radi 
izdelali, marveč samo alternativa: ali s poštenim 
delom slovenskega naroda v svobodo, ali z izda-
jalci pod zemljo.81

Zato lahko partizanski odpor razumemo ne samo 
kot politično odporniško gibanje, ampak v kontekstu 
umetnosti in medvojne kulturne produkcije tudi kot 
alternativno kulturo, tako v smislu vsebine kot tudi 
zagotavljanja infrastrukture delovanja (kulturni an-
gažma na osvobojenih ozemljih, tajne tiskarne itd.).82 
Odporniška kultura je po eni strani zrasla iz odziva 
na diktaturo kraljeve Jugoslavije v poznih 1930-ih 
letih in na drugi strani iz kulture upora proti totalni 
vojni izničenja. Narodnoosvobodilni boj (NOB) je 
tako v izjemno težkih pogojih uspel postaviti sistem 
gledališke, vizualne (grafične), pesniške in pripove-
dne produkcije, izobraževalni sistem ter medijsko 
in propagandno (tisk in radio) dejavnost. Skozi ta 

81	 Anon. »Fabrika za mučence na drobno in debelo«, 
Slovenski poročevalec let. 4 (17. februar 1943), št. 6, str. 
4, http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-
2C7715HZ/4/index.html#zoom=z.

82	 Gl. Miklavž Komelj, Kako misliti partizansko umetnost? 
(Ljubljana: založba/*cf, 2009); Gal Kirn, The Partisan 
Counter-Archive (Berlin: De Gruyter, 2020).

http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-2C7715HZ/4/index.html
http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-2C7715HZ/4/index.html


Martin Pogačar

60

sistem se je, ob navezavi na socialistično revolucijo 
kot reakcijo na predvojno politično diktaturo in 
izredno slab položaj delavstva, formirala ne samo 
metoda narodnega in kulturnega preživetja, ampak 
tudi 'načrt' povojne socialistične ureditve, v kateri sta 
imela kultura ter formiranje posameznika in skup-
nosti pomembno vlogo, alternativnost kot koncept 
pa je bila vgrajena v temelje socialistične Jugoslavije.83

To ni nepovezano tudi z dejstvom, da so bile 
v medvojnem obdobju na območju Jugoslavije 
avantgardne umetniške prakse in usmeritve izrazito 
levo usmerjene,

	 kar pomeni, da so bile neposredno in politično 
(prek Partije) ali posredno (prek manifestov), 
povezane z marksizmom in dejavnostmi ko-
munistične partije; z drugimi besedami, bile 
so kritično subverzivne v odnosu do vrednot, 
pomenov in izraznih modelov moderne bur-
žoazne družbe ter anti-avtoritarne, anarhične in 
ekscesne v smislu njihovih specifičnih in intra-a-
vantgardnih značilnosti (ideali svobode, razlike 
in drugosti).84

A kot opozarja Lev Kreft, avantgarde v kontekstu 
Srednje Evrope

83	 Dober prikaz prepletanja kulture in dela je predstavljen 
v knjižici E. P. Thompson, The Railway, An Adventure 
in Construction (London: The British-Yugoslav Associ-
ation, 1948).

84	 Šuvaković, »Avant-gardes in Yugoslavia«, str. 219.



61

Alternativa

	 niso bile mainstream. Lahko so bile kozmopolit-
ske, včasih z radikalno komponento proletarske-
ga internacionalizma, lahko so bile nacionalistič-
ne, včasih s primesmi militantnega primitivizma, 
niso pa bile sredinske. Zlasti ne v Srednji Evropi: 
tam so bile marginalna in ekscentrična gibanja, 
odmaknjena od sredinskih ideologij nacionalnih 
umetnosti in kultur, ki so bile same tipične za 
regijo zapoznele modernizacije.85

Ob tem lahko zapišemo, da se je povojna jugoslo-
vanska oblast, soočena z materialnim in psihosoci-
alnim opustošenjem, zavedala modernizacijskega 
in industrializacijskega zaostanka in v tej smeri tudi 
oblikovala ideološke in politične usmeritve, pri če-
mer je pomembno vlogo namenila tudi zapuščini 
umetnosti odpora, iz česar je jugoslovanska družba 
črpala tudi lastno – 'alternativno' – samo-pozicio-
niranje in vlogo v svetu.

85	 Lev Kreft, »Politike avangardi u Centralnoj Evropi«, 
TkH, 2004, št. 8, str. 9, citirano v Šuvaković, »Avant-gar-
des in Yugoslavia«, str. 207.





63

III

Alternativna kultura  
v socialistični Jugoslaviji

1.	Jugoslavija, alternativa z alternativami

a.	 Geopolitični vidik alternativnosti

Čas po drugi svetovni vojni danes največkrat razu-
memo skozi blokovsko razdelitev sveta in s tem skozi 
razkorak in konflikt med političnimi in ekonomskimi 
alternativami po ideološki prelomnici Vzhod/Zahod 
oziroma socializem/kapitalizem. A ti dve osrednji 
ideološki poziciji, ki še danes (nepopolno) definirata 
drugo polovico 20. stoletja kot obdobje bipolarnega 
sveta, sta bili tudi notranje diferencirani, čeprav na 
različne načine. Že informbirojevski spor leta 1948 
in razkol med Jugoslavijo in Sovjetsko zvezo, ki je de-
jansko odprl 'prostor vmes', kaže, da so v 'komunistič-
nem bloku' obstajali različni pogledi na oblikovanje, 
metode in pristope. Nenazadnje pa se je tudi skandi-
navski model socialne države v kapitalizmu bistveno 
razlikoval od ameriškega. Tako se je jugoslovanski 
socializem že od zgodnjega povojnega obdobja naprej 
razumel kot alternativa (sovjetskemu) komunizmu 
vzhodnega bloka (pri čemer je imel socializem na 
splošno za seboj že skoraj stoletje artikuliranja al-
ternative liberalizmu/kapitalizmu/konservatizmu). 
Tudi skozi odmik od socialističnega realizma – 



Martin Pogačar

64

ta je po Šuvakovićevih besedah podaljšek predvojnega 
»a) kritičnega socialnega realizma [...], b) iz ZSSR uvože-
ni pojav, ki dobi z zmago socialistične revolucije v novi 
družbi represivno-politično-utilitarno funkcijo [...], c) 
retorični utilitarni kontekst, ki se lahko na deklarativni 
ravni birokratsko obdrži z izrekanjem v imenu realiz-
ma (revolucije, razrednega boja in identitete delovne-
ga ljudstva) [ter] d) kot kontekst, ki se po prekinitvi vezi 
z ZSSR in z razvojem socialističnega samoupravljanja 
preoblikuje v kontekst modernistične umetnosti«,86 – 
se je ukvarjal z iskanjem možnosti ideološkega, 
ekonomskega in političnega, pa tudi kulturnega ter 
svetovnonazorskega pozicioniranja kot avantgarde 
komunizma.87

Ne glede na notranje in zunanje diferenciranje bi 
lahko rekli, da je čas hladne vojne zaznamovalo zares 
temeljno vprašanje, ki so ga sprožili medvojno mate-
rialno opustošenje in človeške žrtve, zlasti v Evropi.88 
Tako je na primer leta 1959 osrednji slovenski časopis 
Delo pisal takole:

86	 Miško Šuvaković, Anatomija angelov, Razprave o umetnosti 
in teoriji v Sloveniji po letu 1960 (Ljubljana: Znanstveno 
in publicistično središče, 2001), str. 21, 22.

87	 Tanja Zimmermann, »Novi kontinent – Jugoslavija: 
politična geografija 'tretje poti'«, Zbornik za umetnostno 
zgodovino (Nova vrsta), let. 46 (2012) št. 46, str. 171; gl. tudi 
Miladin Životić, »Socijalizam i masovna kultura«, v: Smisao 
i perspektive socijalizma. Zbornik radova drugog zasjedanja 
Korčulanske ljetne škole, uredila Danilo Pejović in Gajo Pet-
rović (Zagreb: Hrvatsko filozofsko društvo, 1965).

88	 Keith Lowe, Podivjana celina: Evropa po drugi svetovni 
vojni (Ljubljana: Modrijan, 2022).



65

Alternativa

	 Vendarle nekatera znamenja govore, da bi to pot 
smeli upati na neko kvalitetno spremembo v odno-
sih med obema velikima silama, spremembo, ki je 
zrasla iz spoznanj obeh strani, da sta koeksistenca 
in reševanje mednarodnih problemov s pogajanji 
in mirnimi sredstvi edina alternativa splošnemu 
uničenju v atomski vojni.89

Če rečemo, da je temeljna idejna, politična in eko-
nomska delitev potekala po prelomnici kapitalizem/
socializem, kar se je manifestiralo, materializiralo 
in rekurzivno utrjevalo v obdobju hladne vojne, je 
temeljna civilizacijska alternativa obsegala vprašanje 
vojne in miru, kar je predstavljalo ogrodje povojne 
ureditve, kodificirane v Ustanovni listini Organi-
zacije združenih narodov,90 artikulirano pa je bilo 
tudi v okviru gibanja neuvrščenih.91 Slednje je po 
letu 1961, ko se je v Beogradu odvilo prvo srečanje, 

89	 Anon., »Sedem dni«, Delo, 4. oktober 1959, http://www.
dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-JPJ1UTGX/7/in-
dex.html#zoom=z.

90	 Ustanovna listina Organizacije združenih narodov in Sta-
tut meddržavnega sodišča, Fakulteta za družbene vede, 
Založba FDV, Ljubljana in Ministrstvo za zunanje za-
deve Republike Slovenije, https://www.gov.si/assets/
ministrstva/MZEZ/Dokumenti/multilaterala/med-
narodno-pravo/Ustanovna_listina_OZN.pdf.

91	 Tvrtko Jakovina, Treća strana hladnog rata (Zagreb: Fraktu-
ra, 2011); Edvard Kardelj, »Istorijski koreni nesvrstavanja«, 
v: Nesvrstanost u suvremenom svijetu, uredil Budimir Lončar 
(Zagreb: Vjesnikova press agencija, 1979); Jürgen Dinkel, 
The Non-Aligned Movement: Genesis, Organization and Politics 
(1927–1992) (Leiden: Brill, 2019).

https://www.gov.si/assets/ministrstva/MZEZ/Dokumenti/multilaterala/mednarodno-pravo/Ustanovna_listina_OZN.pdf
https://www.gov.si/assets/ministrstva/MZEZ/Dokumenti/multilaterala/mednarodno-pravo/Ustanovna_listina_OZN.pdf
https://www.gov.si/assets/ministrstva/MZEZ/Dokumenti/multilaterala/mednarodno-pravo/Ustanovna_listina_OZN.pdf


Martin Pogačar

66

interveniralo v bipolarno razdelitev in premestilo 

fokus odnosov na os sever–jug.92 K temu je prispe-

vala dotedanja zgodovina: druga svetovna vojna in 

njene družbeno-politične in psihološke posledice, 

ki so se odrazile tudi v geopolitični razmejitvi sveta; 

takrat dobro stoletje družbenega pospeševanja in 

razraščanja kapitalizma kot osrednjega gonila taistega 

pospeševanja, tehnološkega in ekonomskega razvoja 

in razrednega razslojevanja; in na drugi strani socia-

lizma, ki se je temu postavljal nasproti kot 'humana' 

alternativa; ter nenazadnje že takrat dolga zgodovina 

gibanj in bojev proti kolonializmu in neuravnoteže-

nemu ekonomskemu in tehnološkemu razvoju.93 S 

tem so v ospredje prišla vprašanja, na katera blokovsko 

pozicioniranje in ideološki antagonizmi niso imeli 

92	 Tukaj je na mestu opozorilo, da čeprav za uradni zače-
tek gibanja neuvrščenih velja konferenca v Beogradu 
leta 1961, pa kot ugotavlja Jürgen Dinkel, začetki gibanja 
segajo do azijsko-afriške konference v Bandungu v 
Indoneziji leta 1955 in raje še dlje, vsaj do bruseljskega 
kongresa Protiimperialistične lige leta 1927; gl. Dinkel, 
The Non-Aligned Movement, gl. tudi Paul Stubbs, »The 
Non-Aligned Movement and the New International 
Economic and Information Orders: Yugoslavia, the 
Global South and the UN«, v: The Culture Of The Non-
aligned, The Clash of Cultural and Political Narratives, ure-
dili Barbara Predan in Daša Tepina (Ljubljana: Založba 
Univerze v Ljubljani, 2023).

93	 Gl. Dinkel, The Non-Aligned Movement.



67

Alternativa

odgovora: vprašanja imperializma in hegemonije, 
antikolonializma, miroljubnega sobivanja.94

V ta razkorak se je vpisoval tudi jugoslovanski so-
cializem, ki je sovjetskemu (in komunizmu preos-
tanka bloka) predstavljal 'nekaj drugega', 'tretjo pot',95 
kar je Jugoslavijo in jugoslovansko vizijo socializma 
simbolno in politično umeščalo kot alternativo ne 
samo Zahodu, ampak tudi Vzhodu.96 To se je odražalo 
tudi na področju jugoslovanskega kulturnega, pa tudi 
medijskega prostora, ki je bil v primerjavi z vzhodno-

94	 Gl. Leo Mates, Koegsistencija (Zagreb: Školska knjiga, 1974); 
Srečko Pulig, 4 feljtona. Kapital, oktobar, samoupravljanje, 
nesvrstani (Zagreb: Jesenski i Turk & Arkzin, 2021). Ne-
manja Radonjić, »(Post)jugoslovenska istoriografija i 'treći 
svet'«, 2018, Historiografija.hr, Portal hrvatske historiografije, 
https://historiografija.hr/?p=9899.

95	 Vladimir Unkovski-Korica, »Yugoslavia’s third way: the 
rise and fall of self-management«, v: The Routledge Hand-
book of Balkan and Southeast European History, uredila John 
Lampe in Ulf Brunnbauer (London: Routledge, 2020); 
Ljiljana Manić, Nada Torlak in Nataša Simeunović Bajić, 
»Tito, Yugoslavia, and the 'Third Way': Understanding 
Physical and Symbolic Borders«, Oradea, let. 11 (2011). Ob 
tem velja opozoriti na pogovor, ki je bil decembra 2018 
organiziran v Muzeju moderne umetnosti v New Yorku 
(MoMA), ob boku razstave »Toward a Concrete Utopia: 
Architecture in Yugoslavia 1948–1980«, na temo »A Third 
Way in Yugoslavia«; osnovni podatki o dogodku: Gallery 
Sessions: A »Third Way« in Yugoslavia, https://www.moma.
org/calendar/events/4825.

96	 Gl. Tomaž Mastnak, »Perspektive demokracije v Ju-
goslaviji«, Problemi 2, let. 24 (1986), št. 262, str. 41; gl. 
tudi Rudi Supek, »Še enkrat o alternativi: stalinistični 
pozitivizem in ustvarjalni marksizem«, Problemi, let. 4 
(1966), št. 37/38.

http://Historiografija.hr
https://historiografija.hr/?p=9899
https://www.moma.org/calendar/events/4825
https://www.moma.org/calendar/events/4825


Martin Pogačar

68

evropskimi državami bistveno bolj liberalen, saj je bil 
njegov cilj ustvariti podobo odprtosti do sveta, zlasti 
do Zahoda, in spodbujati kulturni razvoj nasploh. 
Nenazadnje sta prav taka oblastna naravnanost in 
politična praksa prispevali k strukturiranju alternati-
ve kot koncepta in politične, a tudi družbene prakse 
prek mehanizma inherentne pozitivnosti (v smislu 
iskanja boljšega), in v jugoslovanskem kontekstu 
toliko bolj kot vrednote in skorajda ponotranjene 
politično-propagandne prakse, ki se pokaže tudi 
pri pozicioniranju države kot alternative blokoma:

	 Drugo, kar se mi zdi, je to, da neuvrščenost na 
tej konferenci doživlja svojo zrelost. Človek ima 
občutek, da so neuvrščene države danes bolj kot 
kdaj prej prepričane, da je prav to danes edina 
možna politična in ekonomska alternativa blokom 
v njihovi emancipaciji oziroma v krepitvi njihove 
neodvisnosti, njihove mednarodne vloge pri re-
ševanju svetovnih problemov. Še več, neuvrščene 
dežele so danes bolj kot kdaj tudi prepričane, da 
jim ta skupnost zagotavlja tudi realno moč, s ka-
tero je zares mogoče vplivati na razvoj v svetu. To 
je na neki način tudi zakonito, ker je to edina al-
ternativa blokovski delitvi sveta, edina alternativa 
vsem oblikam imperializma oziroma dominacije 
v političnem ali ekonomskem smislu.97

97	 Bogdan Pogačnik, »Gibanje, ki je edina alternativa 
blokom, doživlja zrelost v Alžiru«, Delo, 8. september 
1973, str. 4, http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_
SI_doc-FLUN5C3R/4/index.html.

http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-FLUN5C3R/4/index.html
http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-FLUN5C3R/4/index.html


69

Alternativa

Neuvrščenost kot alternativa na globalni politični 
sceni se je dopolnjevala z idejo in prakso samou-
pravljanja, kar je bilo ravno tako koncipirano kot 
alternativa zahodnemu kapitalizmu in hkrati soci-
alistična avantgarda. Tako je filozof Božidar Debe-
njak, kot je leta 1975 poročalo Delo, poudarjal, da »ne 
samo naš razvoj, temveč razvoj vsega mednarodnega 
delavskega gibanja dokazujeta, da ravno s samou-
pravljanjem nastaja tista družbena alternativa, ki jo je 
mogoče postaviti nasproti kapitalizmu«.98 Leta 1973 
pa je novinar Slavko Fras zapisal, da je bila

	 revolucionarna kontinuiteta [...] razvidna [...], ko 
smo se s sistemom samoupravljanja lotili konkret-
nega uresničevanja težnje delavskega razreda po 
neposrednem odločanju o rezultatih dela in nji-
hovi delitvi [...] Razvidna je bila ta doslednost tudi, 
ko smo mednarodne odnose obogatili s filozofijo 
miroljubnega sožitja brez nuje po blokovski uvr-
ščenosti kot edino alternativo novi svetovni vojni, 
ki bi bila poslednja.99

Alternativnost sistema jugoslovanskega socializ-
ma je bila tudi del teoretskih premislekov o ustavni 
ureditvi. Tako je desetletje prej politolog Adolf Bibič 
v Problemih pisal, da:

98	  Primož Žagar, »Oplajanje prakse«, Delo, 19. december 
1975, str. 2. http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_
SI_doc-NCQSZYQL/2/index.html#zoom=z.

99	 Slavko Fras, »Zgodovinska samozavest«, Delo, 29. no-
vember 1973, str. 1, https://www.dlib.si/listalnik/URN_
NBN_SI_DOC-E1OMNZX6/14/index.html#zoom=z.

http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-NCQSZYQL/2/index.html
http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-NCQSZYQL/2/index.html
https://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_DOC-E1OMNZX6/14/index.html#zoom=z
https://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_DOC-E1OMNZX6/14/index.html#zoom=z


Martin Pogačar

70

	 Medtem ko izhaja klasična »politična država« 

formalno od družbeno neopredeljenega pojma 

»državljana« in gradi celotno državno organi-

zacijo na domnevi, da od državljanov izvoljeni 

predstavnik reprezentira njihovo voljo, temelji 

naša nova ustava, kot je bilo že tolikokrat pou-

darjeno, na človeku. Ne na človeku kot družbeno 

nedoločenem posamezniku, ampak na človeku 

kot ustvarjalcu materialnih in duhovnih dobrin. 

Ne na človeku, ki je svoboden, da nekaj ne stori, 

ampak predvsem na človeku, ki je postavljen v 

neposrednem delovnem procesu v takšen objek-

tivni položaj, da mora vedno znova in znova 

pozitivno odločati o pomembnih alternativah. 

Ne na človeku, ki je »obsojen na svobodo«, ne ve 

pa s to svobodo kaj početi, ampak na človeku, 

katerega svoboda se izraža predvsem v njegovem 

delu, ki ni več vkovano v mezdni odnos privatne-

ga ali državnega lastniškega monopola. »Človek 

ni samo državljan, podložnik države in izvrševalec 

državne volje na področju materialne graditve. Človek 

je subjekt, neposredni interes njegovega dela pa je cilj 

celotne akcije vseh družbenih organov«.100

100	 Adolf Bibič, »'Politična država' in nova jugoslovanska 
ustava«, Problemi, let. 1 (1962/1963), št. 4, str. 320; citat 
v citatu, Edvard Kardelj, Nova ustava socialistične Ju-
goslavije, založil »Komunist«, str. 151, http://www.dlib.
si/stream/URN:NBN:SI:DOC-RNU34911/17beb0ef-f8
73-4d66-8619-81488b423467/PDF.

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-RNU34911/17beb0ef-f873-4d66-8619-81488b423467/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-RNU34911/17beb0ef-f873-4d66-8619-81488b423467/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-RNU34911/17beb0ef-f873-4d66-8619-81488b423467/PDF


71

Alternativa

Vprašanje alternativnosti kot koncepta v Jugosla-
viji postavi zanimiv zasuk, saj kaže, da se je socia-
listična Jugoslavija kot sistem – tako v zgodovinski 
perspektivi, kot tudi v sinhroni perspektivi izgradnje 
socializma, tako v globalni kot lokalni perspektivi – 
razumela in premišljala kot (pozitivna, v boljšo 
prihodnost obrnjena) alternativa.101 Hkrati pa so ti 
razmisleki, kot je razvidno iz Bibičeve zgornje misli, 
človekovo delovanje vpenjali v proaktivno delovanje 
političnega subjekta, temeljno in temeljito vpetega v 
skupnost, ki jo s tem ustvarja in tako spreminja, kar 
predstavlja tudi konceptualno in načelno predhod-
nico formiranju alternative v 1980-ih.

b.	 Kultura in umetnost, sistemski alternativi

Zgodovinar Dejan Jović pravi, da je bil za samora-
zumevanje političnega sistema jugoslovanskega 
socializma kot alternative zaslužen tudi Karde-
ljev koncept 'konstruktivne kritike', ki je spodbujal 
kritiko režima od znotraj, ideološko podlago za to 
pa je našel v avantgardni vlogi partije in znanstve-
nem značaju marksizma. Partija in znanost (zlasti 
družboslovje) sta bili zaveznici (in ne partnerici) 
pri gradnji socializma. Celo tiste, ki niso bili strogo 
marksistično usmerjeni (in zato niso mogli biti 
zastopani v ZKJ), so vsaj verbalno spodbujali k so-
delovanju v javni razpravi: »Čeprav so jugoslovanski 

101	  Gl. Zimmermann, »Novi kontinent«.



Martin Pogačar

72

intelektualci pogosto kritizirali režim, se je država 

le v redkih primerih odzvala z brutalno prisilo«.102

Jugoslovanska politična nomenklatura je tako 

strukturno podpirala in hkrati omejevala intelek-

tualce pri ustanavljanju revij in kritičnem pisanju, 

čeprav je revije vendarle tudi prepovedovala in 

ukinjala. Na primer, v Sloveniji so bile tako denimo 

ukinjene revije Beseda (1951–1957), Revija 57 (1957–

1958) in Perspektive (1960–1964),103 ob katerih se je 

izoblikovala kritična generacija intelektualcev (med 

drugimi, Dominik Smole, Primož Kozak, Lojze 

Kovačič, Peter Božič, Rudi Šeligo, Dane Zajc, Veno 

Taufer, Gregor Strniša, Taras Kermauner, Veljko 

Rus, Janko Kos, Jože Pučnik, Vital Klabus, Marijan 

Kramberger, Ivo Urbančič, malo kasneje ob Per-

spektivah pa še Andrej Inkret, Tomaž Šalamun, 

Braco Rotar, Franci Zagoričnik, Rastko Močnik, 

Dušan Jovanović, Marko Pogačnik, Marjan Tom-

šič). V slednjih dveh revijah se je po Šuvakovićevih 

besedah artikulirala: ideja ekscesa na ravni radikal-

nega modernizma, humanističnega emancipacij-

skega in individualiziranega marksizma, blagega 

nacionalnega disidentstva in na ravni ustvarjanja 

atmosfere, v kateri se fenomenologija, eksisten-

cializem in strukturalizem soočajo z izbrisanim 

102	 Dejan Jović, Yugoslavia, A State that Withered Away (West 
Lafayette: Purdue University Press, 2009), str. 226.

103	 Glej Marjeta Vasič, »Eksistencializem v mišljenju 'Revije 
57' in 'Perspektiv'«, Primerjalna književnost, let. 7 (1984), št. 2.



73

Alternativa

horizontom marksizma.104 Vendar pa je bila v tistem 
času ustanovljena revija Problemi (1962), »tolažilna 
nagrada za liberalno inteligenco, kar pomeni neke 
vrste kompromis z družbenimi institucijami oblasti, 
z druge plati pa so nastale nove družbene razmere, 
v katerih so tako državni aparat in neoavantgardni 
umetniki kot tudi radikalni intelektualci pristali na 
položaj intelektualnega in umetniškega rezervata«. To 
pomeni, trdi Šuvaković, da je v 

	 primerjavi z drugimi realsocialističnimi družbami 
(ZSSR, Češkoslovaška, Poljska, Madžarska), v ka-
terih je prakticiranje moderne in neoavantgardne 
umetnosti ostalo na ravni disidentskega undergro-
unda, kar pomeni v zasebnosti stanovanj, kleti ali 
samizdatov v majhnih nakladah, skrito pred pogledi 
javnosti […] prišlo v socialistični Jugoslaviji do obli-
kovanja javnih prostorov in institucij, v katerih je 
bila dovoljena, čeprav nadzorovana in kritizirana, 
skoraj neomejena svoboda ustvarjanja.105

A če je koncept konstruktivne kritike spodbujal 
oziroma dopuščal kritiko, je bil v tem vendarle vsaj 
mestoma tudi kontradiktoren. Jović tako v nadalje-
vanju opozarja, da je Kardelj v 'radikalni levici' okoli 
revije Praxis (med ustanovitelji in ključnimi člani so 
bili filozofi Milan Kangrga, Gajo Petrović, Rudi Supek 
Predrag Vranicki idr., izhajala pa je med letoma 1964 

104	  Šuvaković, Anatomija angelov, str. 30. 
105	  Šuvaković, Anatomija angelov, str. 32, 33.



Martin Pogačar

74

in 1974),106 pa tudi na primer med tistimi, ki so bili 
povezani s študentskimi protesti (Zagreb, Beograd, 
Ljubljana) in filmskim črnim valom (Dušan Maka-
vejev, Želimir Žilnik, Lordan Zafranović, Živojin 
Pavlović), videl nevarnost.107 To je z vidika osrednje 
teme tega prispevka pomembno v smislu pogojev in 
možnosti prakse in razumevanja pozicioniranja in 
samorazumevanja koncepta kritike in kasneje alterna-
tivne kulture in alternative znotraj sistema, ki se je sam 
razumel kot alternativa, a ki je vendarle produciral in 
se tudi soočal z alternativami samemu sebi. To se je 
recimo pokazalo tudi v času jugoslovanskega študent-
skega gibanja v obdobju 1968–1972, ki ga teatrologinja 
in kritičarka Jasmina Založnik interpretira kot »krizo 
oblasti« in s tem kot izraz potrebe »po oblikovanju tak-
tik, s katerimi bi bilo mogoče pretresti, razrahljati ali 
podreti ustaljeni red in njegove norme«.108 Produkcija 
oziroma soočanje sta se odvijala na različne načine, 
od ignoriranja ali tolerance v želji po nevtralizaciji do 
bolj ali manj odkrite konfrontacije, kar je bilo recimo 
očitno v odnosu do dolgih las in še precej ostreje na 
primer do punka konec 1970-ih in začetku 1980-ih.

V času od 1950-ih let naprej se družbena (in politična) 
kritika oziroma premislek ter iskanje drugačnih mož-

106	 Gl. Una Blagojević, »The International Philosophical 
Problem of Self-managing Socialism: The Case of Pra-
xis«, Acta Histriae, let. 27 (2019), št. 1.

107	  Jović, Yugoslavia, str. 227.
108	  Jasmina Založnik, Zavzemanje prostorov, Nove izvedbene 

umetniške prakse v Jugoslaviji (Ljubljana: Maska, 2024), 
str. 24, 27–28.



75

Alternativa

nosti ne koncipirajo več samo v polju ideološkega in 
državnega oz. oblastnega sistema, ampak vse odloč-
neje in vse bolj jasno tudi v polju družboslovja in hu-
manistike – zlasti v krogu revije Praxis, kjer je denimo 
filozof Predrag Vranicki kritiziral stalinizem, ki da

	 ni razumel, da je treba po politični revoluciji 
(kadar do nje pride) glavno šele storiti. T.j. treba 
je permanentno ustvarjati take družbene oblike 
odnosov, ki bodo vodili k nenehnem osvoba-
janju človeka in ustvarjanju nove zgodovinske 
osebnosti. [Vendar pa si] je treba biti na jasnem, 
da socializem gradi na vrsti odtujitvenih oblik, ki 
jih ne more naenkrat ne razgraditi ne preskočiti: 
država, razredi, partija, nacije, birokracija, religija, 
proizvodnja dobrin, tržišče.109

Pomembno je, da je do kritike prihajalo tudi v 
polju teorije in prakse umetnosti – v okviru slednje 
predvsem na polju likovne umetnosti,110 kasneje 

109	 Predrag Vranicki, »Socijalizam i problem alijenacije«, 
v: Smisao i perspektive socijalizma. Zbornik radova drugog 
zasjedanja Korčulanske ljetne škole, uredila Danilo Pejović 
in Gajo Petrović (Zagreb: Hrvatsko filozofsko društvo, 
1965), str. 251; citirano v: Blagojević, »The International 
Philosophical Problem of Self-managing Socialism: 
The Case of Praxis«, str. 92.

110	 Bojana Videkanić, Non-aligned Modernism, Socialist 
Postcolonial Aesthetics in Yugoslavia, 1945–1985 (Mon-
treal: McGill-Queens University Press, 2020); Impossi-
ble Histories, Historical Avant-gardes, Neo-Avant-Gardes, 
and Post-Avant-Gardes in Yugoslavia, 1918–1991, uredila 
Dubravka Djurić in Miško Šuvaković (Cambridge: MIT 
Press, 2003).



Martin Pogačar

76

skozi 1960-a leta pa izrazito tudi v kinematografiji, 

gledališču in literaturi,111 zlasti skozi odmik od 

socialističnega realizma, ki je po besedah Miladina 

Životića

	 [p]očival na zahtevi po umetnosti, ki reproducira 

dano stvarnost, na zahtevi, da se dana stvarnost 

skozi tako reprodukcijo dvigne na rang vrednote. 

To pa je osnovna vsebina množične umetnosti in 

množične kulture nasploh. Teorija socialistične-

ga realizma zahteva tako angažirano umetnost, 

ki v bistvu ne pomeni nič drugega kakor težnjo, 

da se fiktivno iskanje smisla življenja, to je, pro-

ces psevdopersonalizacije, razglasi za osnovno 

temo in osnovno vsebino umetnosti. Potreba po 

pozitivnem junaku v tej vrsti umetnosti ni nič 

drugega kot potreba po fiktivnem preseganju 

odtujenega sveta, po fiktivnim prihajanjem k 

avtentični človeški stvarnosti, to je, potreba po 

psevdopersonalizaciji.112

V tem smislu gre za »reprodukcijo dane stvar-

nosti [...], ki s fiktivnimi pozitivnimi vrednotami 

prikriva dano stanje stvari, namesto da bi povedala 

človeško resnico o tem stanju«.113 Životić nasproti 

111	  Gl. Med majem '68 in novembrom '89: Transformacije sve-
ta, literature in teorije, uredil Marko Juvan (Ljubljana: 
Založba ZRC, 2021).

112	  Životić, »Socijalizam i masovna kultura«, str. 342.
113	  Životić, »Socijalizam i masovna kultura«, str. 342.



77

Alternativa

socialističnem realizmu in masovni kulturi po-
stavlja avtentično kulturo, tisto, ki jo

	 ustvarja svobodna, neponovljiva osebnost. To 
je kultura, ki opazuje dano stvarnost, obstoječa 
razumevanja in obstoječe okuse s pozicije zah-
teve po avtentični osebnosti in humanizaciji 
človeka. Edino taka kultura je protimnožič-
na, saj zahteva, da povprečen množični človek 
postane samozavedajoča se osebnost. Edino 
taka kultura je identična z bojem za socializem, 
ker boj za socializem ni nič drugega kot boj za 
družbo avtentičnih celovitih osebnosti, boj proti 
depersonalizaciji, to je množičnosti, boj proti 
vsem potujitvenim silam, ki izzivajo in ohranja-
jo depersonaliziranega sodobnega človeka.114

Na polju umetnosti Životić kot avtentični izraz 
nasprotovanja množični kulturi, ki »pomeni pre-
tvarjanje intrinzičnih vrednot v instrumentalne 
vrednote, v instrument zadovoljevanja potreb 
izven kulturne sfere«, prepozna »avantgardizem 
kot izraz neponovljivega osebnega ustvarjanja« in 
pravi, da avantgardna avtentična kultura naspro-
tuje tudi »elitni kulturi, saj pojem elitne kulture 
pomeni ustvarjanje potrošnih dobrin po okusu 
ozkega kroga ljudi. Znano je, da obstaja tudi aka-
demski kič, kič aristokratskega okusa, kakor tudi 
kič namenjen nižjim slojem množične družbe. 

114	  Životić, »Socijalizam i masovna kultura«, str. 340.



Martin Pogačar

78

Depersonalizacija, to je, množičnost ni lastna samo 
nižjim slojem.«115

Ob tem je pomembno, da je jugoslovanski so-
cializem gradil in infrastrukturiral tudi amateri-
zem oziroma amatersko ukvarjanje s kulturo in 
umetnostjo, kar je Rudi Supek opredelil kot spon-
tano človeško dejavnost, ki »ne obstaja z motivom 
pridobivanja sredstev za življenje, ampak je izraz 
notranje motivacije in potrebe človeka, da deluje, 
da se izraža na kulturno-umetniški način in da se 
hkrati ne izraža samo zaradi notranje, ampak tudi 
družbene potrebe; ta dejavnost ima namreč dva 
bistvena aspekta, da zadovolji interes in potrebo po 
izražanju, a je na drugi strani hkrati izraz spontane 
manifestacije družbenosti.«116

'Ukvarjanje z umetnostjo' je bilo tako razumljeno 
kot integralni del formiranja socialističnega subjek-
ta v kontekstu postulata, da »delavski razred v Ju-
goslaviji danes tvorijo vsi tisti pripadniki družbe, ki 
opravljajo proizvodno delo na družbenih proizvod-
nih sredstvih, ne glede na to, ali v neposrednih pro-
cesih materialne proizvodnje opravljajo fizikalna 
ali intelektualna dela«.117 Na ta način so prostočasne 
dejavnosti lahko prispevale k oblikovanju politično, 
umetniško in družbeno aktivnih, angažiranih dr-

115	  Životić, »Socijalizam i masovna kultura«, str. 340.
116	 Rudi Supek, »Sociološki značaj amaterizma«, Kultura, 

časopis za teoriju i sociologiju kulture i kulturnu politiku 
(1974), št. 26, str. 8.

117	 Ivan Jakopović, Radnici, kultura, revolucija. Razgovori s rad-
nicima (Zagreb: Zavod za kulturu Hrvatske, 1976), str. 23.



79

Alternativa

žavljanov, pri čemer naj bi prav te prakse omogočile 

izzivanje ustaljenih družbenih odnosov in delitev 

na fizično in intelektualno delo, na produktivne in 

neproduktivne dejavnosti. To pomeni, da je bila 

kultura razumljena kot dejavnost, povezana z delom 

in družbo v duhu »kulturnega poenotenja«,118 s tem 

pa sta bili povezani tako ekonomska in socialna 

kakor tudi razredna emancipacija.119

Na ta način je jugoslovanski socializem vzpostavl-

jal infrastrukturne in družbeno-politične pogoje, 

kjer se je posameznik lahko razumel in pozicio-

niral kot dejavni in delovni, skratka tvorni subjekt 

političnega procesa in vsakdanjega življenja, kar 

je vsaj posredno vplivalo tudi na vznik pogojev za 

samorazumevanje subkulturnih in alternativnih 

118	 Stevan Majstorović, »Kultura kao put ka slobodi«, Kultu-
ra, časopis za teoriju i sociologiju kulture i kulturnu politiku 
(1976), št. 35.

119	 Jakopović, Radnici, kultura, revolucija, str. 52. Kulturno 
poenotenje lahko razumemo v kontekstu kritike odtujitve, 
ki izvira na ločevanju in razcepu delovanja: »Kakor je ab-
surdno, da človek obstaja kot kmet, fevdalec, aristokrat, 
trgovec, proletarec, kapitalist itd., je ravno tako absurdno, 
a prav to izhaja iz posebnih oblik njegove eksistence, da 
obstaja kot politik, pravna oseba, religiozno bitje, mo-
ralna oseba itd., saj ga to ne določa kot človeka, ampak 
kaže na odtujitve njegove družbenosti«; gl. tudi Milan 
Kangrga, »Problem ideologije«, Pogledi. Časopis za teoriju 
prirodnih i društvenih nauka (1953), št. 11, str. 786, citirano v: 
Andrea Matošević, »'Čovjek je ujedno i ono što može biti': 
interpretacija značenja termina otuđenje u socijalizmu 
i postsocijalizmu«, Politička misao, let. 57 (2020), št. 1, str. 
51, https://doi.org/10.20901/pm.57.1.03.

https://doi.org/10.20901/pm.57.1.03


Martin Pogačar

80

kulturnih in umetnostnih praks kot alternative ne 
samo visoki, ampak tudi sredinski in amaterski kul-
turi: »Participativna kultura, neločljiva od koncepta 
in prakse jugoslovanskega samoupravljanja, naj bi 
pripomogla k formiranju neodvisnih posamezni-
kov, neobremenjenih s poprejšnjim podrejenim 
položajem, ustvarjalnih, samozavestnih in željnih 
participacije pri delu, v družbi in v kulturi.«120

In prav slednje je ključni del formiranja jugoslo-
vanske socialistične družbe kot družbe, ki je al-
ternativo (v najširšem pomenu besede) vgradila 
ne samo v svoj ideološki in politični, ampak tudi 
družbeno-kulturni ustroj. Skozi komplementaren 
in hkrati antagonističen odnos med popularno, sre-
dinsko kulturo, pa tudi 'visoko' umetnostjo, ki je bila 
tudi notranje diverzificirana tako v smislu sosledja 
in menjave prevladujočih smeri in trendov, na eni 
strani ter amaterskim umetniškim udejstvovanjem 
na drugi, in v interakciji s praksami amaterizma, se 
je oblikovalo široko polje razumevanja družbenega 
in političnega, kulturnega in umetniškega delovanja 
in razvoja. To je bila pravzaprav metoda zagotavl-

120	 Stevan Majstorović, Kultura i demokratija (Beograd: 
Prosveta, 1977). Del o amaterizmu temelji na razmis-
leku Tanje Petrović in Ane Hofman, za kar se jima za-
hvaljujem. Pri tem bi bilo nenatančno, če bi kulturo in 
umetnost ločili na sredinsko in amatersko – zadeva je 
namreč kompleksnejša, saj je, kakor v katalogu k raz-
stavi Neprilagojeni opazovalci. Outsiderji in izobčenci trdi 
kurator Dejan Sluga, umetniška produkcija obstajala 
tudi zunaj uradnih okvirov (Ljubljana: Photon, 2024).



81

Alternativa

janja dostopa do družbenih sistemov in tvornega 

sodelovanja posameznikov in skupin v skupnosti: 

»delavci in drugi, zaposleni v materialni proizvo-

dnji, jasno kažejo naklonjenost ideji, da zavržejo 

tradicionalno razumevanje kulturno-umetniških 

dejavnosti ali duhovnega ustvarjanja in da pojem 

kulture razširijo na kulturo dela, samoupravljanja in 

vsakdanjega življenja nasploh«.121 Kot pravi literarni 

teoretik Boris Koroman, sledeč politologu Ivanu 

Jakopoviću, ima v tem smislu amaterizem »osnovno 

osvobodilno funkcijo«, ki je, tako Koroman, v prvi 

vrsti razredno-samo-osvobajajoča.122 S tem se ce-

lotno polje človekovega ustvarjanja pozicionira kot 

polje samo-izraza in tudi kot del samokritičnega 

dela jugoslovanskega sistema.

Amaterska kultura in umetnost sta se vpisovali 

v odnos med uveljavljeno (kanonizirano, profe-

sionalno) umetnostjo in (subkulturno produkcijo 

oziroma) alternativno kulturo, ne glede na to, da je 

bil zlasti v poznih 1970-ih in skozi 1980-a opazen 

vzvišen in zavračajoč odnos alternative ne samo do 

uveljavljene umetnosti in zlasti institucij sistema, 

ampak tudi do amaterizma – morda ravno zaradi 

različnih modalitet »amaterskosti« ter dejstva, da so 

bile amaterske prakse podvržene institucionalizaciji 

121	  Jakopović, Radnici, kultura, revolucija, str. 52.
122	 Boris Koroman, »Radnički tisak i problemi koncepta 

samoupravljanja u kulturi u Hrvatskoj 70-ih i 80-ih go-
dinama 20. st.«, Acta Histriae, let. 24 (2016), št. 3, str. 625.



Martin Pogačar

82

in s tem tudi določenim pogojem institucionaliza-
cije, financiranja, posredno (in pogojno) nadzora.

Odnos med uveljavljeno, institucionalizirano 
umetnostjo in alternativno produkcijo pa se je 
pogosto lomil na polju popularne kulture, zlasti 
v 1980-ih, ko se je kritika odločno formirala skozi 
glasbo kot najmnožičnejšim – in glede na naravo 
umetnostne zvrsti (ki uporablja in se širi skozi 
različne medije, plošče, kasete, radio, televizijo, 
hkrati pa deluje izrazito telesno in afektivno) 
izrazito neposrednim – poljem umetniškega 
ustvarjanja in izraza ter potrošnje, a tudi skozi 
druge, vse bolj intermedialne, vsebine, prakse in 
iniciative.123 Zgovoren je komentar Laibacha po 
nastopu na zagrebškem bienalu leta 1983:

	 Obsežno angažiranje čutne dejavnosti zahteva 
povečano pozornost; na takšen način nastop 
LAIBACHA kot interdisciplinarna umetniška 
akcija predstavlja metodološki princip koncen-
triranja zavesti in senzibiliziranja sposobnosti 
sprejemanja, pri čemer se posamezni čuti (sluh, 
vid itd.) angažirajo tako, da je pri sprejemniku 

123	 Marijan Susovski, »Video u Jugoslaviji«, Spot, Časopis za 
fotografiju št. 10 (1977); gl. tudi Dušan Pirih Hup, »Raz-
stava kserokopiranja, Fotoelektrografije 1979–1993«, v: 
Foto/grafika: vloga fotografije v grafiki in grafičnem obliko-
vanju sedemdesetih let/Photo/Print: The Role of Photography 
in 1970s Printmaking and Graphic Design, uredila Gregor 
Dražil in Lucija Šutej (Ljubljana: Mednarodni grafični 
likovni center, 2022).



83

Alternativa

omogočena popolna usmeritev na dogodke in 
skoznjo ustvarjena zavest o doživetem.

Povezovanje posameznih form izraza v eno doži-
vetje (čutnih izkušenj) istočasno pomeni tudi proces 
praktičnega prilagajanja umetniškega ustvarjanja 
zapleteno-sestavljeni realnosti, katere (lažna) slika 
se v konvencionalni zavesti potrošniške družbe ne 
more razgraditi z enodimenzionalnimi umetni-
škimi iniciativami.124

V širšem kontekstu vprašanja ne samo medijskega 
in simbolnega, pač pa tudi prostorskega in 
generacijskega vidika so povedne besede kuratorke 
Zdenke Badovinac, ki ne mapira samo prostorov 
kulture, ampak tudi relacije med njimi:

	 [O]krog Equrne [ljubljanska galerija] se je zbral krog 
umetnikov, ki bi jih lahko tako površno definirali s to 
novo podobo, in takrat [konec sedemdesetih] je Equrna 
začela predstavljati umetnike, ki niso imeli dostopa do 
Moderne galerije, [se pravi] takrat mlada generacija 
ni imela pristopa in je bil to že neki krog ljudi, ki je bil 
nezadovoljen, in se je drugače organiziral, vendar pa 
je bil spet to krog, ki je bil oddaljen na mnoge načine od 
tega, recimo temu hardcore alternativnega kroga ume-
tnikov, ki so se zbirali precej, predvsem okrog galerije 
Škuc, ki so hodili v FV, se pravi umetniki, ki so bili blizu 
ali pa člani Neue Slowenische Kunst – ki je bil, seveda, 
to gibanje je bilo takrat v Sloveniji dominantno, recimo 

124	 Laibach, »Laibach: nastop na zagrebškem glasbenem 
bienalu«, v: Punk pod Slovenci, str. 384.



Martin Pogačar

84

leta 1983 je skupina Irwin pripravila za Škuc razstavo 

»Back to USA«, ki je bila tudi neke vrste komentar 

te razlike med umetniki, ki jih je zastopala galerija 

Equrna, in njimi samimi in med krogom, kateremu so 

pripadali, se pravi tej alternativni kulturi.125

c.	 Nove tehnologije, nove prakse

Pri tem ni nepomembno širše zgodovinsko ozadje 

teh praks in konceptualizacij, razlik in podobnosti, 

ki v času od poznih 1960-ih naprej v pomembni 

meri izhajajo iz fenomena novih umetniških praks. 

Kot pravi Ješa Denegri, je v tem času v umetnosti po 

svetu in tudi v Jugoslaviji prišlo do uporabe tehnik 

v fotografiji, filmu in videu, ki so bile prej »upo-

rabljane kot sredstva registracije in dokumentacije 

procesualnih dogajanj, v spremenjenih družbenih 

okoliščinah pa so ti mediji postali področja izra-

žanja vrste skrajno individualiziranih tematiza-

125	 Zdenka Badovinac, v pogovoru z Otom Lutharjem,  
16. maj 2022. Opomba urednika: Odprti narativni 
intervjuji, ki jih navajamo v nadaljevanju,  so bili opravljeni 
v okviru projekta »Oblikovanje novega kulturnega polja v 
Sloveniji v 1980-ih: civilna družba med nacionalističnimi 
politikami in medkulturnim sodelovanjem« (J6-2576). Do 
sedaj je bilo opravljenih 28 intervjujev, sogovorniki pa so 
sodobniki 'alternativne scene' v osemdesetih, nekateri le 
zvesto občinstvo, za katero je ta kultura igrala formativno 
vlogo, drugi pomembni akterji na področju kulturne 
herezije posameznega polja ali pa kulturni posredniki 
(glasbeni uredniki, organizatorji dogodkov ali koncertov 
itd.), včasih v večih vlogah hkrati ali v različnih obdobjih.



85

Alternativa

cij.«126 Denegri oriše tudi kontekst, v katerem se 
je vzpostavila ta nova umetniška praksa:

	 Izhajati je treba iz dejstva, da se je ta umetni-
ški razvoj zgodil v konfliktni in krizni situaciji 
sodobnega sveta, v situaciji, ki jo zaznamuje, 
prvič, nenehna konsolidacija hiperorganizira-
nih družbenih struktur, katerih cilj je predvsem 
nenehna krepitev ekonomskega in materialnega 
potenciala, in drugič, in nasprotno, permanen-
tno nezadovoljstvo progresivnih duhovnih sil 
s tako enodimenzionalno usmerjenostjo do-
minantnih civilizacijskih tokov, ki jim skušajo 
zoperstaviti svobodno in nekodificirano vedenje 
avtonomnega in temeljno kritično usmerjenega 
subjekta.127

Posledica teh spremenjenih pogojev in spre-
menjenega odnosa do njih je bil fokus na druge 
in drugačne medijske kanale, kar umetnost po 
Denegrijevih besedah popelje »onkraj običajnih 
specialističnih tehnik, umetniško prakso naredi 
dostopno silam izven profesionalnih struktur, 
vse to pa povzroči, da je sama vsebina umetniških 
sporočil postala tako personalizirana, da v mnogih 
primerih vodi do tistega pogosto poudarjenega 

126	  Ješa Denegri, »Problemi umjetničke prakse posljednjeg 
decenija«, v: Nova umjetnička praksa 1966–1978, uredil 
Marijan Susovski (Zagreb: Galerija suvremene umjet-
nosti, 1978), str. 7.

127	 Denegri, »Problemi umjetničke prakse posljednjeg 
decenija«, str. 7.



Martin Pogačar

86

momenta prepletanja, celo istovetenja sfer živl-
jenja in sfere umetnosti«. S tem je kasneje prišlo do 
»estetizacije vsakdanjega življenja«, kar je postalo 
konstitutivni del novih umetniških praks, in umet-
niškega odnosa in tematiziranja sveta – kot pravi 
Denegri, skozi »alternativne prakse« in nasproto-
vanje »pragmatični zahtevi po totalni organizaciji 
realnosti, ki temelji na načelu učinkovitega delo-
vanja vnaprej zastavljenih vrednostnih parametrov, 
v ozadju takšnih procesov pa je pravzaprav zahteva 
po nenehnem spreminjanju vedênja, delovanja in 
vrednotenja tega delovanja, v nasprotju s tistimi 
vedno represivnimi zahtevami po čim daljšem in 
stabilnejšem ohranjanju statusa quo«.128

V jugoslovanskem kontekstu so se te spremembe 
manifestirale zlasti skozi delo umetniških skupin 
in kolektivov, kot so OHO, Crveni peristil, Kôd, (ꓱ, 
Bosch + Bosch, Penzioner Tihomir Simčić, Tok, 
Ekipa A3, Verbum program in Grupa 143. Umet-
niški angažma novih praks je primarno motivirala 
»potreba subjekta po samoizražanju in samopotr-
jevanju v pogojih in okoliščinah venomer napete, 
aktivne in kontradiktorne duhovne realnosti našega 
zgodovinskega trenutka«. Pri tem je pomembno 
poudariti tudi družbeni vidik in konsekvence nji-
hovega (kritičnega) delovanja, v čemer so izhajali 
iz »občutenja lastnih eksistencialnih opredelitev, in 

128	 Denegri, »Problemi umjetničke prakse posljednjeg 
decenija«, str. 8.



87

Alternativa

ne iz neke namerno provokativne ali celo družbe-
no-deviantne drže«.129 To je generiralo

	 konfrontacije, ki so jih posamezniki ali fenomen 
kot celota občasno izzivali z določenimi struktu-
rami in institucijami v socio-kulturnem mediju. 
Kritična razsežnost v delovanju in obnašanju no-
vih umetnikov nikakor ni bila posledica odnosa 
apriornega nasprotovanja družbeni totalnosti, 
temveč konkretnega nasprotovanja določenim 
instancam, ki so bile znotraj te družbene total-
nosti dejavniki vnaprej privilegiranih ali retro-
gradnih idejnih pozicij.130

V tem kontekstu ni nepomemben vidik vprašanja 
prostorov umetnosti in družbenega delovanja, kar je 
postalo relevantno v 1980-ih (več o tem v 3. poglavju, 
razdelku e. Vprašanje prostorov (in) svobode). Zaradi 
specifičnih značilnosti in marginalnosti v jugoslo-
vanskem umetniškem sistemu so se nove umetniške 
prakse oz. pojavi najpogosteje predstavljale v galerijah 
in prostorih, delujočih v okviru študentskih in mla-
dinskih klubov in domov, ki so imeli po Denegrije-
vih besedah le deloma status regularnih razstavnih 
prostorov. Kljub vsemu so se pojavljali tudi v 'ura-
dnih' prostorih umetnosti, kot so Moderna galerija 

129	 Denegri, »Problemi umjetničke prakse posljednjeg de-
cenija«, str. 13; gl. tudi Davor Matičević, »Zagrebački 
krug«, v Nova umjetnička praksa 1966–1978, uredil Marijan 
Susovski (Zagreb: Galerija suvremene umjetnosti, 1978).

130	 Denegri, »Problemi umjetničke prakse posljednjeg 
decenija«, str. 13.



Martin Pogačar

88

v Ljubljani, beograjski Muzej sodobne umetnosti, 
galerija Mladinskega doma v Beogradu, Študentski 
center v Zagrebu, Tribuna mladih v Novem Sadu, 
Študentski kulturni center v Beogradu in Galerija 
Nova v Zagrebu.131

Vidimo lahko, da se je alternativni izraz in koncep-
tualizacija kritičnega odnosa do takratne sedanjosti 
in družbene realnosti v pomembni meri formiral 
skozi alternativne, včasih odklonske in vsekakor 
kritične umetnostne prakse, ki so bile v pomembni 
meri del mreže sodelovanja z drugimi ustvarjalkami 
in ustvarjalci tako znotraj države kakor tudi izven. 
Poleg tega pa so v teh praksah vidni nastavki, ki so 
tako v tehnološkem kot v idejnem smislu našli svoje 
nadaljevanje v prihajajočem desetletju alternative in 
neskončnih možnosti.

2.	Od kontra- in subkulture ...

Z vzponom mladinske popularne kulture od po-
znih 1950-ih let naprej, torej v času povojne obno-
ve in relativne prosperitete in miru, zlasti pa v času 
razmaha gramofona ter glasbenih plošč v nasled-
njih dvajsetih letih ter od konca 1970-ih naprej z 
vse močnejšim prodorom televizije in videa – ob 
še vedno pomembni družbeni in politični vlogi ra-

131	 Denegri, »Problemi umjetničke prakse posljednjeg 
decenija«, str. 11.



89

Alternativa

dia in kina kot predstavnikov industrije zavesti132 – 
je popularna kultura (kot množična kultura) postajala 
vse bolj tudi prostor iskanja identifikacijskih, umetni-
ških, pa tudi ideološko-političnih alternativ in s tem 
prostor kritike, a tudi poblagovljenja in povsakdanje-
nja.133 In to ne samo kot razsežje prostega časa in polje 
artikulacije in mladinskosti ter s tem prakticiranja 
(da ne rečemo, v kontekstu vse večje komodifikacije, 
uprizarjanja) mladosti, ampak tudi kot vsaj občasno 
orodje artikulacije nasprotovanja odmika od sredin-
ske, t. i. visoke in tudi amaterske kulture, s čimer je 
postala pomembno orodje produkcije in uprizarjanja 
identitete. Publicist in glasbeni kritik Marjan Ogrinc 
je motivacijo vznika subkultur opredelil takole: »Ena 
izmed značilnosti geneze subkultur je, da nastanejo 
iz potrebe po drugačni identiteti, kot je tista, ki jo 
ponujajo starši, izobraževalni sistem in vladajoča 
ideologija, saj se vse te izkažejo ujete v lastno nemoč 
razkola med deklariranim in z izkušnjami drugače 
verificirano prakso.«134

132	 V vlogi tehnologij industrije zavesti, ki so prispevale k 
spremembi vsakdanjega življenja skozi diverzifikacijo 
žanrov v filmu, glasbi in literaturi, kot tudi v modi in 
modnih trendih; ter o industriji zavesti gl. Hans Mag-
nus Enzensberger, »Industrija zavesti«, Tribuna, let. 17 
(1966), št. 7, str. 4, 5.

133	 Gl. Martin Pogačar, »E/affect Agropop, How Pop and 
Joke Made People Resonate in the 1980s«, v: Affect’s Social 
Lives, uredili Ana Hofman in Tanja Petrović (Ljubljana: 
Založba ZRC 2024).

134	 Marjan Ogrinc, »Punk kot diskvalificirana subkultura«, 
Punk Problemi, let. 20 (1982), št. 221, str. 43.



Martin Pogačar

90

Sociolog Bogdan Kavčič je v Teoriji in praksi v po-
vezavi s poblagovljenjem in vse večjo produkcijo 
in potrošnjo medijskih vsebin kot osrednjega ele-
menta popularne (in mladinske) kulture ugotavljal: 
»Uspešnost te industrije [zavesti] lahko vidimo v 
dejanskem obstoju družb, ki so usmerjene predv-
sem na porabo in ki človeka hkrati zožujejo na 'eno 
dimenzijo', na porabo.«135 Skozi razvoj popularne 
kulture kot prostora (pretežno, a vse manj le) mladih, 
skozi glasbeno produkcijo, izbire in okuse ter skozi 
fenovsko kulturo, stil in modo so se profilirale tudi 
»odklonskosti«, vprašanja subkulture in kontrakul-
ture so postala, predvsem ob referiranju na zahodne, 
primarno ameriške teoretizacije procesov in do-
godkov, osrednji del takratne družbeno-politične 
tematizacije,136 subkultura kot praksa in vsebina pa 
orodje in prostor kritike sredinske kulture in cen-
tralizirane politične sfere.

Ameriško oziroma zahodno povojno hege-
monsko pozicioniranje v vojaškem, gospodarskem 
in političnem smislu je podpiralo širjenje mitologije 

135	 Bogdan Kavčič, »Empirično proučevanje družbene 
zavesti«, Teorija in praksa, revija za družbena vprašanja, 
let. 14 (1977), št. 3. Besedilo odzvanja Enodimenzionalnega 
človeka Herberta Marcuseja ter širšo kritiko popularne 
kulture frankfurtske šole, hkrati pa kaže tudi na idej-
no povezavo s prej omenjenim besedilom Miladina 
Životića o množični kulturi.

136	 Jadran Sterle, »Industrijska kultura mladih. Skica za 
sociologijo kulture«, Problemi (1974), št. 6/7; Slobodan 
Drakulić, »Kontrakultura i historija«, Revija za sociologiju, 
let. 10 (1980), št. 1/2.



91

Alternativa

ameriškega sna, idej o svobodi, zapakiranih v rock 
in cvetje, kar je bilo v pomembni meri okrepljeno, 
legitimirano in normalizirano skozi širjenje ameri-
ške oziroma nasploh zahodne popularne kulture, ki 
je temeljila na promociji mladinskosti/mladosti.137 
To je evropski vzhod postavljalo v položaj, kjer so 
se pokazala simbolna in ideološka nasprotja in raz-
like, ne samo med kapitalizmom in socializmom, 
ampak tudi med različnimi modalitetami delovanja 
v kulturi in umetnosti. Kljub v popularno kultu-
ro vgrajenemu konzumerizmu je slednja vseeno 
predstavljala tudi orodje kritike in angažmaja. Tako 
je kulturno, ekonomsko in vojaško hegemonska 
'Amerika' z bitniki in rokenrolom na čelu postala 
hkrati predmet nasprotovanja in navduševanja, a je 
vsekakor predstavljala tudi pomembno referenčno 
točko, kulturnoizrazno formo in kanal, znak na-
prednosti ter, v kontekstu mladine, tudi uporništvo 
(slednje zlasti v kontekstu protivojnega gibanja konec 
1960-ih) oziroma alternativo sredinski, etablirani 
kulturi in kulturni produkciji. Popularna kultura 
kot zahodni ideološki izvozni artikel je tako postala 

137	 Vlado Šestan, »Kontrakultura kot družbeni pojav in kot 
ideologija«, Teorija in praksa, Revija za družbena vprašanja, 
let. 24 (1987), št. 1/2,. V tem kontekstu je relevantna trditev 
Theodorja Roszaka, da so mladi tisti, ki v svojih druž-
bah (oziral se je predvsem, a ne izključno na Ameriko) 
predstavljajo edino učinkovito radikalno opozicijo); 
Theodore Roszak, The Making of a Counter Culture; Reflec-
tions on the Technocratic Society and Its Youthful Opposition 
(New York: Anchor Books, 1969), str. 2.



Martin Pogačar

92

orodje transferja ideje, konceptualizacije in prakse 

kontrakulture ter mladinskih subkultur, kasneje pa 

alternativne kulture kot prakse in koncepta.

To pa ne pomeni, da je šlo v jugoslovanskem pri-

meru in okolju za enostavno kopiranje; naspro-

tno, prej je pomenilo referiranje, prevzemanje in 

pregnetenje kulturnih vzorcev, slogov, mode (hipiji, 

dolgi lasje, kitare) in glasbenih žanrov (Pepel in kri vs 

Mamas and Papas, kasneje disko, funk, punk, novi 

val, garažni rok) ter njihovo specifično lokalizacijo. 

Novinar in komentator Igor Vidmar se spominja 

pomena in vpliva ameriške popularne kulture v 

kontekstu alternativnih gibanj:

	 Pazljiv oziroma pozoren [je treba biti] tudi na to, kar se 

je dogajalo v svetu, predvsem seveda v ZDA [...], vemo, 

torej študentsko gibanje proti Vietnamski vojni in s tem 

povezane radikalne oblike glasbene kulture, Doorsi, 

Jefferson Airplane, Grateful Dead in vse te glasbene 

legende, ki se niso direktno, bi rekel, v svojih besedilih [...] 

razen občasno, kar se spominjam, direktno angažirale, 

vendar so delovale, so se postavile kot državljani, kot 

deli civilne družbe in […] nasproti vojnemu gibanju, na 

stran študentov, ki so zasedali univerze in tako naprej. 

Skratka, to je bila ena taka radikalna, zame radikalna 

glasba, in s tem torej je bila to alternativna, oziroma 

kontrakultura, kot so temu rekli v ZDA.138

138	 Igor Vidmar, v pogovoru Otom Lutharjem, 14. oktober 
2021.



93

Alternativa

V veliki meri je torej šlo za dialog in tudi kritič-
no referiranje – dejansko so do neke mere glas-
ba oziroma glasbene, zlasti rockovske subkulture 
vzpostavile ne samo prostor konceptualizacije in 
artikulacije drugačnosti, ampak tudi kanal in meto-
do sistemske kritike. Pri tem je šlo v našem primeru 
tako za tehnološko kot idejno prevajanje v specifični 
jugoslovanski kontekst, kakor nadaljuje Vidmar:

	 Po obdobju, čemur se je kasneje reklo »konzu-
meristični (neo)Stalinizem«, ki je sledil utišanju 
liberalnih frakcij v partiji v večini jugoslovanskih 
republik v 1960-ih in zgodnjih 1970s, je prišlo 
do evolucije domačega rocka v Jugoslaviji, z eno 
najpopularnejših jugoslovanskih skupin popu-
larno populističnega in prorežimskega »pas-
tirskega rocka« Bijelo Dugme. Lokalne variacije 
rock glasbe v Sloveniji so bile individualistične, 
psihedelične in posthipijevske; skupina, ki se je 
najbolj približala odprti konfrontaciji z režimski-
mi »glasbenimi pravili«, je bila Buldožer s svojo 
zappaeskično ironijo, farso, in pikro parodijo.139

Nenazadnje je pomemben del teh procesov tudi 
vprašanje razmerja med vpisovanjem v kontekst 
generacijskega obrata po drugi svetovni vojni, ko so 
na sceno vstopale po vojni rojene generacije, neob-

139	 Igor Vidmar, »In the Name of an Idea, The Birth of 
Action from the Spirit of Music«, v: NSK, From Kapital 
to Capital, Neue Slowenische Kunst, An Event of the Final 
Decade of Yugoslavia, str. 291.



Martin Pogačar

94

remenjene z neposredno izkušnjo vojne,140 ter širših 
svetovnih političnih in zgodovinskih procesov in – 
sicer vedno le za nazaj reflektiranih zgodovinskih 
sosledij – tudi v smislu razvoja in sprememb v polju 
popularne kulture. Ta čas 'prehoda' med žanrski-
mi oziroma stilskimi in modnimi formacijami, ki 
so artikulirane in okrepljene skozi (sicer časovno 
soobstoječe) hipije in pankerje, je protagonist al-
ternativne scene opisal tako:

	 [K]o smo mi prišli v srednjo šolo, smo v bistvu še nekako 
bili pod vplivom tega hipijevskega gibanja, oziroma 
freakov in tega, in nekako je bila to naša aspiracija, 
pač tudi [...] pod vplivom hipijevskega svobodnjaštva. 
Ko se je pa v bistvu pravzaprav prevesilo v punk, ko je 
prišel punk, sedeminsedemdeset, oseminsedemdeset, 
smo mi v bistvu, namesto da bi pač postali dobri hipiji, 
postali pač punkerji, na neki način, ne, oziroma smo 
sledili to dogajanje.141

V času popkulturnih sprememb – ki jih je zazna-
moval razkorak med, v tistem času že 'normalizira-
nimi' oziroma usredinjenimi 'dobrimi hipiji' na eni 
strani ter sveže-provokativnimi in 'destruktivnimi', 
'razcapanimi' pankerji na drugi – ki so odražale 

140	 Gl. Breda Luthar, Generacija, Osemdeseta: Pojmovnik no-
vega kulturnega polja, 3. (Ljubljana: Založba ZRC, 2026).

141	 Anon., v pogovoru z Otom Lutharjem, 12. avgust 2021 
(respondent je želel ostati anonimen); gl. tudi prispevka 
Marjana Ogrina in Gregorja Tomca v reviji Punk Prob-
lemi let. 20 (1982), št. 221; gl. Tomc, »Subkulturi hipijev 
in pankerjev«.



95

Alternativa

tudi širšo družbeno-politične razmere in razmerja 
med politiko in družbo in tudi vplivale na njih, pa 
tudi politiko in (politično oziroma politizirano) 
umetnostjo,142 se je takratna javna akademska de-
bata že nekaj časa vrtela okoli razmerja med kon-
trakulturo in subkulturo, pri čemer je bil fenomen 
družbenih gibanj, ki so kritizirala sistem oziroma 
se od njega odmikala, razumljen kot novum.

Sociolog Jože Goričar je leta 1970 v reviji Anthropos 
ugotavljal razlike: »Subkultura in kontrakultura se 
seveda med seboj prepletata. Subkultura se nanaša 
na vrsto norm, ki se jih ljudje nauče med standardno 
socializacijo v 'poddružbi'. Kontrakultura pa izhaja iz 
konflikta in frustracije tistih, ki sicer pristajajo na ne-
katere vrednote prevladujoče družbe, pa so ovirani v 
svojih naporih, da bi te vrednote dosegli.«143 Ob tem 
je vprašanje subkulture povezal tudi s tematizacijo 
delinkventnosti in družbene integracije:

142	 »Žanrska identifikacija« je zanimiv fenomen, ki se pogosto 
prepleta z generacijskostjo, kar mu daje časovno os, in 
hkrati tudi s prostorsko distribucijo različnih modalitet 
fenovstva in pripadnosti, čemur lahko sledimo na Zahodu 
z vznikom belskega rokenrola (rock-a-billy) ter kasneje 
razkorakom med rokerji in modi v Britaniji, kar je ujeto 
v film Quadrophenia režiserja Franca Roddama iz leta 
1979, pri nas pa so se tovrstne razlike artikulirale skozi 
šminkerje (šmekerje) in rokerje, pankerje.

143	  Jože Goričar, »Teoretični pogledi na socialno dezorga-
nizacijo (po novejši zapadni sociološki in socialno-psi-
hološki literaturi)«, Anthropos (1970), št. 2, str. 34, https://
www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-TFIC4G3U/
c4aa50e5-8831-4902-886f-a7ab4783d9c3/PDF.

https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-TFIC4G3U/c4aa50e5-8831-4902-886f-a7ab4783d9c3/PDF
https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-TFIC4G3U/c4aa50e5-8831-4902-886f-a7ab4783d9c3/PDF


Martin Pogačar

96

	 Subkulturno je treba razlikovati od družbene vlo-

ge; le-ta pomeni celoto pravic in obveznosti, ki 

jih priznava »polna kultura« imetnikom socialnih 

pozicij. Norme, naravnane na vloge, se v global-

ni družbi prepletajo z normami, zadevajočimi 

pravice in obveznosti drugih vlog, to prepleta-

nje pa tvori temelj za skupna pričakovanja ljudi 

v prepletu medsebojnih družbenih odnosov. 

Subkulturne norme temu nasproti niso povezane 

v širšo družbeno (kulturno) celoto; tiste, ki nanje 

pristajajo, postavljajo dejansko zunaj ustrezne 

globalne družbe. Drugi njeni pripadniki ne poz-

najo subkulturnih norm, če pa jih poznajo, jih 

zavračajo, gledajo nanje s prezirom in jih štejejo 

za dejavnik, ki razdvaja družbeno sožitje.144

Debata je bila tako precej osredinjena na konflik-

tnost in razmerja med družbenimi (pod)sistemi, 

pri čemer pa je, sodeč po zgornjem citatu, tudi 

spregledala nesorazmerja v moči, zlasti v smislu 

priročno ohlapnih »skupnih pričakovanj ljudi« ter 

»prezira«, ki se lepi na odklonskost. Hkrati je bila 

precej osredotočena na eni stani na delinkventstvo 

in na drugi na uporništvo, včasih skupaj, pogosto 

tudi v odnosu do uporabe drog, problematiziranje 

česar se je, kot kaže zapis v goriškem Katoliškem glasu, 

povezovalo s kritiko alternativne kulture:

144	 Goričar, »Teoretični pogledi na socialno dezorganiza-
cijo«, str. 31.



97

Alternativa

	 Proti tehnično-potrošniškemu mitu vstaja drugi 
mit, mit 'hipijev', ki ima že svoje ime: 'protikul-
tura' ali 'alternativna kultura' proti tehničnemu 
mitu dvajsetega stoletja, proti njegovi brezču-
tnosti in ledeni nečlovečnosti. Njegovi zunanji 
znaki so upornost, oporekanje, omamljanje s 
hašišem, orgije, pop glasba, zatekanje v neki drugi 
magični in fantastični svet. Hipiji sanjajo, da neka 
anarhistična revolucija za spremembo sedanjih 
razmer sploh ni več potrebna. Dovolj je, da se 
postaviš v neki drugi svet in v njem živiš ter uži-
vaš omotično askezo pristnega hedonizma. To 
je svojevrstni protest generacije, ki odklanja vse, 
kar je podedovala od prejšnjih rodov, poleg tega 
pa pravi, da 'zgoraj' ali 'zunaj' ni nič. Ampak da 
je vse 'notri' in da je vse osredotočeno na 'zadaj', 
na sedanji trenutek, ki ga moraš uživati. Drugo 
ni važno.145

Kot je razvidno iz zgornjega citata, je razprava o 
subkulturah, kontrakulturi in alternativni kulturi 
obsegala sicer pomembne vidike družbene in 
tehnološke realnosti, a je bila v pomembni meri 
še vedno osredotočena na izvorni problem 
»odpadanja« iz sredinskega družbenega sveta. Še 
zlasti živahna pa je postala v drugi polovici 1970-ih, 
ko so hipiji postali nekako »navadni« v primerjavi z 

145	 M. P. »Dva mita namesto vere v boga«, Katoliški glas, 
let. 23 (7. januar 1971), št. 1, str. 1, http://dlib.si/stream/
URN:NBN:SI:DOC-JRZ44XVK/bd1a7f37-1282-4565-
a572-1dd7dc67fc2b/PDF.

http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-JRZ44XVK/bd1a7f37-1282-4565-a572-1dd7dc67fc2b/PDF
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-JRZ44XVK/bd1a7f37-1282-4565-a572-1dd7dc67fc2b/PDF
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-JRZ44XVK/bd1a7f37-1282-4565-a572-1dd7dc67fc2b/PDF


Martin Pogačar

98

vznikajočo, zlasti pankersko, subkulturo. Prevajalec 
in publicist Srečko Fišer je opazoval, »da je klasično 
uporništvo dosti laže integrativni element sistema 
kakor morda protikultura (s tem nočem reči, da tudi 
ta ne more biti kaj takega) – mogoče celo zato, ker 
je sistem 'normalnega' uporništva že dokaj vajen in 
je zato proti njemu tudi dokaj imun«.146

Srbski časopis Delo, mesečni časopis za teoriju, kri-
tiku i poeziju je leta 1976 objavil številko, posvečeno 
vprašanju alternativne kulture, s prispevki Rudija 
Rizmana, Slobodana Drakulića, Slavenke Drakulić 
in Dragoša Kalajića ter dveh ameriških avtorjev, 
Charlesa A. Reicha ter Johna Lahra. Besedila so 
primarno osredotočena na ZDA, kar kaže na eni 
strani na intelektualno odprtost in vpetost, hkrati 
pa tudi na vpliv zahodne teoretske produkcije na 
tukajšnjo, ob tem pa tudi na zavedanje o vplivu 
svetovnih družbenih dogajanj in sprememb ne 
samo na znanost, ampak, skozi vprašanje kultur-
nih sprememb, tudi na družbo. Komparativistka 
Slavenka Drakulić je držo in razumevanje alter-
nativne kulture interpretirala v smislu, da spada v 
polje delovanja potrošniškega sistema, kjer so ljudje, 
fenomeni in stvari spremenjeni v sivo množico, 
ki jo je treba uničiti in vsakršno delovanje vnaprej 
definirati kot nesmiselno; zato je tem pogledom 
»mnogo zanimivejša tema [...] razvratno življenje 

146	 Srečko Fišer, »Eden v Eldoradu«, Časopis za kritiko 
znanosti, domišljijo in novo antropologijo, let. 3 (1975), št. 
7/8, str. 250.



99

Alternativa

otrok cvetja. Zlasti poudarjanje seksualne svobode 
in nagnjenosti k uživanju drog, kot tudi drugih zu-
nanjih in efemernih elementov, je naredilo življenje 
undergrounda kot gibanja sladokusno poslastico za 
bujno domišljijo malomeščanov.«147

Sociolog Slobodan Drakulić je svoj razmislek 
gradil na vprašanju kulture in nekulture ter s tem 
drugosti v družbi: če kulturo razumemo kot »način, 
kako človeške skupnosti in družba obstajajo, kako se 
razvijajo in reproducirajo, potem bomo razumeli, 
da je v odnosu do te kulture 'nekulturno' samo tisto, 
kar ji je tuje, kar ne obstaja, a kar vanjo lahko vstopi, 
kakor lahko tudi kateri koli element iz nje izpade, je 
presežen ali opuščen in tako postane 'nekulturen'.«148 
Pri tem je opozarjal na nikoli končano procesualnost 
razvoja družbe in s tem postavil tudi ogrodje za 
razmislek o subkulturi in kontrakulturi.

Razume ju odnosno, pri čemer razliko vidi v tem, 
da pripadniki slednje težijo k »rušenju, uničevanju vla-
dajoče kulture, kateri torej odkrito nasprotujejo in jo 
nameravajo zamenjati s svojo kulturo«.149 Subkulturo 
bolj kot destruktivno razume kot odbojno oziroma 
manj konfliktno, medtem ko kontrakulturo vidi v 

147	 Slavenka Drakulić, »Lukavost sistema i moć novca«, 
Delo, mesečni časopis za teoriju, kritiku i poeziju, let. 22 
(december 1976), št. 12, str. 74.

148	 Slobodan Drakulić, »Subkultura, kontrakultura i kul-
turna revolucija«, Delo, mesečni časopis za teoriju, kritiku 
i poeziju, let. 22 (december 1976), št. 12, str. 41.

149 Drakulić, »Subkultura, kontrakultura i kulturna revo-
lucija«, str. 43, 44.



Martin Pogačar

100

perspektivi nasprotovanja oziroma konfrontacije in 
jo razdeli na reakcionarno in progresivno vejo. Če 
kulturo, kot je torej trdil Drakulić, razumemo kot 
pojem, s katerim ne zaobjamemo samo polja eko-
nomije in duhovne proizvodnje, ampak tudi social-
ne in politične strukture, potem lahko tudi kulturno 
revolucijo mislimo edino kot revolucijo, ki zaobjema 
spremembo celote načinov proizvodnje življenja.150 Iz 
tega je izpeljal razumevanje alternativne kulture kot 
globalnega koncepta, ki pa ni nekaj zaključenega in 
dovršenega, temveč nekaj, česar se zaradi inherentne 
procesualnosti vnaprej sploh ne da zamišljati.151 Hkrati 
je enega večjih problemov takratne družbe videl prav 
v neobstoju alternativne kulture. Kmalu zatem je v 
Tribuni sociolog Franko Adam polemiziral z Draku-
lićem in opozoril na togost takšne delitve, pri čemer 
je razmislek strnil takole:

	 po mojem mnenju [Drakulić] umešča protikultur-
no teorijo in prakso v preširoke, neprave koordina-
te. Potem, ko kulturo definira kot »sintezo duhovne 
in materialne proizvodnje« se mu protikultura oz. 
alternativna kultura pokaže kot totalen obrat tako 
formulirane kulture, in ne more si kaj, da ne govori 
o totalni revoluciji ipd. Gledano iz tega spektra 
se mu početje protikulture zdi nebogljeno, če ne 
celo ničevo. Po mojem si je treba biti na jasnem, 

150	 Drakulić, »Subkultura, kontrakultura i kulturna revo-
lucija«, str. 47.

151	 Drakulić, »Subkultura, kontrakultura i kulturna revo-
lucija«, str. 48.



101

Alternativa

da so izkustva protikulture parcialna in omejena. 
Kljub temu pa ni odveč vsaj seznaniti se z njimi. V 
njihovih konkretnih pojavnih oblikah. Zdi se, da 
je to bolje, kot da jih prisiliš hkrati v ozek in hkrati 
v silno raztegljiv teoretski okvir.152

Razumevanje kontrakulture ter subkulture v kon-
tekstu vprašanja alternativne kulture ni bilo enoznač-
no, pogosto so vse tri razumljene kot sopomenke 
ali vsaj sorodni koncepti, na kar, kot bomo videli v 
nadaljevanju, kaže tudi uporaba koncepta pri akterjih 
ljubljanske alternativne scene v 1980-ih. Subkulturo 
lahko tako s perspektive dominantne kulture razu-
memo kot nekaj podrejenega prevladujoči kulturi, 
nekaj, kar je hkrati tuje in konstitutivno; s perspektive 
subkulture pa se ta pogosto kaže kot tista, ki je sicer 
zmeraj že definirana v odnosu do uradne, uveljavljene 
kulture. V tem procesu subkultura sredinsko kulturo 
razume in skozi lasten odnos do nje vzpostavlja kot 
nespremenljivo, nedeljivo, monolitno oziroma kot 
normo, od katere se ograjuje (s čimer ji na nek način 
tudi zanika procesualnost in dinamiko). Tako je v isti 
številki zgoraj omenjenega mesečnika Delo Slavenka 
Drakulić ugotavljala, da so kontrakulture najprej 
reakcija na dominantno kulturo in da je bila ta re-
akcija oziroma težnja po osvoboditvi v več pogledih 
tako močna, da je proizvedla ponovno formiranje 
represije.153 Osvoboditev pa se je formirala skozi 

152	 Franko Adam, »Elementi za teorijo proti/sub/kulture«, 
Tribuna, let. 26 (16. junij 1977), št. 17/18/19, str. 9.

153	  Drakulić, »Lukavost sistema i moć novca«, str. 67.



Martin Pogačar

102

vprašanje ekspanzije »senzualnosti in spontanosti 
kot najpomembnejših in najočitnejših značilnosti 
kontrakulture«.154

Drakulić je v kontrakulturi prepoznavala hedoni-
zem in infantilno neodgovornost ter antiintelektua-
lizem, neartikuliranost in nedomišljenost, ob tem pa 
tudi odsotnost jasnega družbeno-ekonomskega in 
političnega programa, kar da so resni primanjkljaji 
gibanja, ki želi spremeniti svet, a se pri tem pri-
marno razume skozi koncept, držo in pozo 'anti-'.155 
Pri tem se avtorica sicer primarno sklicuje na raz-
mere v ZDA, kjer vprašanje kontrakulture bere skozi 
njeno delovanje v času vietnamske vojne in posebej 
njenega konca, ki ga razume kot oblastni manever, 
ki je gibanju odvzel podstat in jasnega nasprotnika: 
»izginil je čisti, očitni antagonizem«.156 Za nas je, v 
primerjalni perspektivi, relevanten prav ta oblastni 
mehanizem, primarno v smislu izgube zagona širše 
mednarodne in jugoslovanske, zlasti študentske al-
ternativne kulture poznih 1960-ih, ki je predstavljala 
pomembno identifikacijsko in vzorniško točko. Ne-
nazadnje, kot ugotavlja literarni zgodovinar Marko 
Juvan, so bila študentska gibanja 1960-ih preludij 
alternative 1980-ih:

	 Res, leto '89 je videti kot zrcalna slika leta '68. 
Zrcalijo se ne samo desetici in enici obeh letnic. 

154	  Drakulić, »Lukavost sistema i moć novca«, str. 67.
155	  Drakulić, »Lukavost sistema i moć novca«, str. 68.
156	  Drakulić, »Lukavost sistema i moć novca«, str. 71.



103

Alternativa

Dogodki, procesi in ideologije prav tako kažejo 
preobrate. Ikonično postavljanje barikad v Parizu 
je nadomestil emblematičen padec berlinskega 
zidu. Nekdanji radikalni ideologi so se spremenili 
v nove filozofe, medtem ko so se revolucionarni 
yippiji preobrazili v yuppije, zagledane v svoj biznis. 
Nekdanji borci proti establišmentu so bili rekruti-
rani v nacionalne ali nadnacionalne politične eli-
te. Namesto naprednega internacionalizma smo 
priče retrogradnemu nacionalizmu in populizmu, 
medtem ko je antikapitalizem moral prepustiti 
prostor čaščenju kapitalizma kot naravnega stanja 
sveta. Namesto da bi participirali v nacionalni in 
mednarodni politiki in jo poskušali spremeniti, 
perverzno uživamo v spektaklu političnega ra-
zreda, ki se je ponižal v populistične zabavljače, 
lutke v rokah globalnega kapitala.157

Vseeno pa se je subkultura uveljavila tako kot kon-
cept in kot (mladinska) praksa, skozi kritiško ali 
medijsko-politično tematizacijo pa se je izrisoval 
odnos do tega fenomena v vse večjem razponu 
povojnega obdobja ter v kontekstu političnih in 
ekonomskih sprememb, zlasti v 1980-ih letih. V 
obravnavi punka kot subkulture je v Problemih 
Marjan Ogrinc navajal sociologa Mika Brakea: »[S]
ubkulture nastanejo kot poskusi razreševanja kolek-

157	 Marko Juvan, »Literatura in teorija od 'dolgega leta '68' 
do 'dolgega leta '89', v: Med majem '68 in novembrom '89: 
Transformacije sveta, literature in teorije, uredil Marko 
Juvan (Ljubljana: Založba ZRC, 2021), str. 14, 15.



Martin Pogačar

104

tivno izkušenih problemov, ki izvirajo iz kontradikcij 
v socialni strukturi, in ti problemi proizvajajo obliko 
kolektivne identitete, iz katere se lahko doseže in-
dividualna identiteta izven tiste, ki je predpisana z 
razredno pripadnostjo, izobrazbo in poklicem«.158 
V kontekstu razprav o pankovski kulturi, je v isti šte-
vilki Problemov Gregor Tomc identificiral popularne 
očitke tej kulturi, ki da jo zaznamujejo odsotnost op-
timizma, »poudarjen generacijski konflikt, poskusi 
razvrednotenja večnih vrednot, kritikarstva, nihiliz-
ma, indolentno-agresivnega obnašanja do temeljnih 
usmeritev družbe, anarhizma, proti-samoupravne 
miselnosti, kritičnosti brez analize vzrokov«. Izposta-
vil je štiri možne tipe odnosov med subkulturo in 
dominantno družbo:

	 • antagonizem: vladajoča elita percipira subkul-
turo kot dejansko grožnjo sistemu, kar subkultura 
tudi dejansko je; subkultura se ne more manife-
stirati, ker je odnos dominantnega sveta do nje 
izključujoč; to je tipično za totalitarne družbe;

	 • konflikt: vladajoča elita percipira subkulturo 
le kot simbolično grožnjo, kar subkultura tudi 
dejansko je; subkultura se lahko manifestira, ker 
je odnos dominantnega sveta do nje toleranten; 
to je tipično za razvite industrijske družbe;

	 • asimilacija: vladajoča elita sprejme prilagojen 
del subkulture, potem ko ga deproblematizira, 

158	 Mike Brake, The Sociology of Youth Culture and Youth 
Subcultures (London: Routledge, 1980; str. viii), citirano 
v Ogrinc, »Punk kot diskvalificirana subkultura«, str. 42.



105

Alternativa

mu odvzame vsako grožnjo; kot pop kultura se 
lahko manifestira, do takšne 'subkulture' je odnos 
dominantnega sveta toleranten; ta odnos je tipičen 
za avtoritarne družbe;

	 • izolacija: vladajoča elita v celoti odklanja subkul-
turo, bodisi kot dejansko bodisi kot simbolično 
grožnjo; subkultura se lahko manifestira le zato, 
ker je odrinjena na rob družbe in ne prihaja v 
stik z dominantnim svetom; dominantni svet se 
vede tako, kot da subkultura ne obstaja; ta odnos 
je tipičen za tradicionalne družbe.159

V širšem pogledu pa je bila alternativna kultura, 
zlasti alternativna scena in pankerska subkultura 
1980-ih , neizbežno vpeta v dinamiko (in, z današnje 
perspektive, začetek razpleta) povojnih družbenih, 
političnih in gospodarskih sprememb ter pri tem tudi 
kombinacije globalne in lokalne krize v tem obdobju. 
Prav zato je bil generacijski konflikt v specifičnih 
zgodovinskih pogojih toliko bolj izražen in/ali viden, 
povnanjenje pa se je zgodilo v okviru vrednotnega 
razkoraka med kulturo odraslih in težnjo mladih, 
da zgradijo svoj svet vrednot: »Mladi so odraščali 
in preživljali svojo mladost v času gospodarske 
prosperitete, naraščanja standarda na vseh področjih, 
rojevanja velikih planov za prihodnost. To je bila tudi 
generacija, ki vojne katastrofe in stiske povojnih 

159	 Gregor Tomc, »ApoKAliPtični PARADIŽ«, Punk Problemi, 
let. 20 (1982), št. 221, str. 12, http://www.dlib.si/stream/
URN:NBN:SI:DOC-L273V7NQ/481eed3d-3929-4407-
8363-742f85729eec/PDF.

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-L273V7NQ/481eed3d-3929-4407-8363-742f85729eec/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-L273V7NQ/481eed3d-3929-4407-8363-742f85729eec/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-L273V7NQ/481eed3d-3929-4407-8363-742f85729eec/PDF


Martin Pogačar

106

časov ni poznala. Starši so tej generaciji zagotovili 
standard, ki je bil njihov življenjski cilj.« Ob tem je 
bila to tudi generacija, ki je konec 1970-ih ugotovila, 
da »je standard začel upadati, družbeno-ekonomske 
razmere so se zaostrile in nastopilo je stanje splošne 
recesije«.160 Iz tega substrata nezadovoljstva in 
brezperspektivnosti je torej lahko zrasla alternativa 
in pankerska subkultura kot njen pomemben 
sestavni del:

	 Temeljna drža je nihilistična. Panker se ima za 
pripadnika prazne generacije, ki odklanja večino 
preokupacij svojih staršev. Ni aktivist, ki bi hotel 
svet spreminjati. Prevladujoči vsakdan ga toliko 
niti ne zanima. O vsakdanjiku lahko pove le, da v 
njem ni bodočnosti, da mu je zanj čisto vseeno, da 
je dolgočasen, da ni junakov itd. Glaven pomen 
ima zanj subkultura. Vendar pa tudi v njej odklanja 
preteklost (izrazito na primer hipijevstvo), rigidno 
industrijo zabave, ki je izgubila stik s potrošniki, in 
velike bende, ki so pozabili na simbolično grožnjo 
kot sestavni del vsake dobre rokenrol predstave 
in zabave.161

160	 Andreja Potokar, »Pank u Lublan«, v: Punk pod Slovenci 
str. 35, 36.

161	 Gregor Tomc, Druga Slovenija, Zgodovina mladinskih 
gibanj na Slovenskem v 20. stoletju (Ljubljana: KRT, 1989), 
str. 130.



107

Alternativa

3.	... do alternativ(n)e (scene) v 1980-ih

a.	 Kje je alternativna scena?

Vprašanje alternativne scene v 1980-ih – kot neke 
vrste 'spin-offa' alternativne kulture oziroma 
subkulture v smislu teorije in prakse in gibanja – 
se je začelo odpirati skozi popularno kulturo in 
z razvojem medijev v kontekstu politične (zlasti 
po Titovi smrti) in hkrati ekonomske krize, ki je 
bila vpeta v globalno in ne izključno povezana s 
socialističnim načinom politično-ekonomske or-
ganizacije. V tem smislu je bil vznik alternative 
pomembno povezan s trendi in spremembami v 
kulturni in umetniški produkciji, venomer v odnosu 
do vladajoče politike in ekonomije. V intervjuju s 
sociologom Ozrenom Pupovcem je kontekst tistega 
časa post-festum orisal sociolog Rastko Močnik:

	 Vse več je bilo družbenih konfliktov. Prišlo 
je do vrste spektakularnih štrajkov, zlasti ru-
darski štrajk v Labinu, v rudniku Raša v Is-
tri [...]. Prišlo je do porasta v napetostih in re-
presiji intelektualnih tokov, zlasti beograjsko 
sojenje organizatorjem Svobodne univerze, 
ki so bili večinoma oseminšestdesetaši [...]. 
In seveda, prišlo je do izgube prestiža fede-
ralne vlade, povezane z vrsto škandalov, ko-
rupcijo, slabo administracijo itd. Ponovno 
je bilo več sporov z vojsko, ki je začela igra-
ti politično vlogo, ker je bila edina federal-
na institucija, ki ni bila pod vprašajem. [...] 



Martin Pogačar

108

Dejansko je kriza svetovnega sistema kapitalizma 
prišla na periferijo. [...] Šlo je za dezintegracijo 
socialne države. A kompleks partijske države je 
začel izgubljati legitimacijo, ker ni mogel več 
izpolnjevati obljube o solidarnosti [...]. Na drugi 
strani je obstajala neverjetna kreativnost v kul-
turnih poljih, posebej v subkulturah. Tu je bil 
drugi val rock kulture, ki je bil lokalno gibanje 
[...]. Tu je bi punk rock z močno družbeno kom-
ponento, bil je anarhičen, ampak v primerjavi z 
uradno doktrino tudi komunitaren. Obstajalo 
je veliko močnih umetniških gibanj, ki so se za-
čela razvijati konec 1970-ih, recimo feministič-
no gibanje, mirovno gibanje, ekološko gibanje, 
gejevsko-lezbično osvobajanje in podobno. Vsi 
ti novi pojavi, subkulture, družbena gibanja, te-
oretska produkcija, torej, so bili po svoji naravi 
federalni.162

Vznik alternativne kulture v Jugoslaviji 1980-ih je 
koreninil v in vejil iz (neuspelih) procesov vzpostav-
ljanja simbolnih in materialnih prostorov drugosti, 
drugačnih pogledov in interpretacij jugoslovanske 
realnosti in, ne nepomembno, prihodnosti. Socio-
log Stjepan Gredelj je (v nekakšnem pred-odzvenu 
Močnikovih besed zgoraj) razloge za krizo leta 1988 
opredelil takole:

162	  Rastko Močnik, »Nismo krivi, a smo odgovorni« (in-
tervju z Ozrenom Pupovcem), v: Up&Underground, Art 
Dossier Socijalizam, uredila Srećko Horvat in Dora Balas 
(Zagreb: Bijeli Val in Community Art, 2010), str. 140, 141.



109

Alternativa

	 a) akceleracija resne ekonomske, politične, legi-
timizacijske in moralne, torej globoke družbene 
krize, po desetletju psevdoprosperitete v predho-
dnem obdobju »potrošniškega neostalinizma«;

	 b) naraščajoča kriza odnosov v jugoslovanski 
federaciji/konfederaciji (ki jo je sprožila ustava 
iz leta 1974), dodatno podprta z nakopičenim ne-
zadovoljstvom zaradi pretežno administrativne 
porazdelitve revščine med federalnimi enotami;

	 c)  Smrt Josipa Broza spomladi 1980 ni ustvarila 
situacije »le roi est mort, vive le roi!«, saj se iz 
množice drugorazrednih, do tedaj večinoma iz-
vršilnih politikov-vodonoš v političnem sistemu, 
ki je bil leta, tj. desetletja grajen na avtoriteti ka-
rizme in »vloge osebnosti v zgodovini«, ni zmogel 
izpostaviti resen pretendent na »fotelj« pokojne-
ga voditelja. Politični sistem je bil nenadoma de-
personaliziran (kar samo po sebi ni slabo), a tudi 
paraliziran zaradi brezupne potopljenosti zvezne 
kadrovske politike v okolje vzajemno sumničavih 
naciokracij. Logična posledica te paralize je bil 
vzpon lokalnih »lendlordov« in dogovorjena raz-
delitev neomejene, čeprav delne moči po načelih 
nevmešavanja v »notranje« zadeve posameznega 
»fevda«. Vztrajno in intenzivno angažiranje pri 
uresničevanju slogana »močne republike – šibka 
federacija« je vodilo v poglabljanje razpada in 
destabilizacije enotnega družbenega prostora 
Jugoslavije (če je sploh obstajal);



Martin Pogačar

110

	 d) proces »nacionalne renesanse«, ki je najbolj 

intenziven v najbolj razvitem oziroma najbolj 

nerazvitem delu države (Slovenija, Kosovo) in 

gre posledično v povsem nasprotne smeri: na 

eni strani v smeri vse vztrajnejših zahtev po libe-

ralizaciji in demokratizaciji družbenih odnosov, 

čeprav (vendarle zgolj) v »lastnem« narodno-

-kulturnem prostoru (Slovenija), na drugi strani 

pa, nasprotno, v smeri retrogradnega, nasilnega 

in agresivnega nacionalnega romantizma zgo-

dovinsko zapoznelega albanskega naroda na 

Kosovu;

	 e) nenazadnje, razpad in razkroj bolj ali manj 

umetnega enotnega kulturnega vzorca, ki je 

nastajal v obliki t. i. »samoupravnega realizma« 

(ki ni le terminološki pandan »socialističnemu 

realizmu«), ki se je začel na eni strani z 'novo' 

tematizacijo (do tedaj večinoma uradne) mo-

nistične reprezentacije zgodovine in na drugi 

strani z nastankom že dolgo ogrožene pluralnosti 

kultur, kjer se poleg nacionalnih pojavljajo tudi 

alternativne subkulture, predvsem mladinske.

Kot je že postalo običajno v t. i. socialističnih 

sistemih, so začetni vzgibi za nov družbeni pojav, 

nova/alternativna družbena gibanja, prišli prav 

iz kulturne sfere, z vzpostavitvijo »alternativne 

kulturne scene« v Sloveniji – predvsem s širjenjem 

punk gibanja in punk subkulture, ter nato gibanja 



111

Alternativa

Neue Slowenische Kunst (avantgardna slikarska 
skupina Irwin in rock skupina Laibach).163

V tem kontekstu se je alternativa (oziroma 
alternativna scena), skozi odmikanje od preteklosti, 
vzpostavila kot novo polje kulturnega in umetniškega 
izraza, ki je imelo tudi politične, čeravno nenačrtovane, 
posledice. Marko Juvan je zapisal:

	 V kontrakulturi je pank že v sedemdesetih letih 
z namerno grobo energijo izostril sporočila bolj 
blagozvočnega uporništva rokerjev. Na podro-
čju kulturne produkcije so bile post-avantgarde, 
kakršna je Neue Slowenische Kunst, neposreden 
odgovor na konceptualni in politični radikalizem 
njihovih neoavantgardnih predhodnikov, kakr-
šen je bil OHO. In končno ne more biti dvoma, 
da kritična teorija, s katero lacanovska 'trojka' iz 
Ljubljane danes po svetovnih metropolah presoja 
globalna politična vprašanja, izhaja iz obrobnega 
intelektualnega laboratorija šestdesetih let.164

Alternativne prakse 1980-ih v širšem kontekstu 
kulturne in umetniške, pa tudi kritične akademske 

163	 Stjepan Gredelj, »Rasprave o novim / alternativnim 
pokretima u Jugoslaviji«, Revija za sociologiju, let. 19 
(1988), št. 4, str. 442. Naj opozorim na formulacijo ozi-
roma izbiro besed, ki nakazuje na preplet tematizacije z 
začetki bolj izražene etno-perspektive, kar je v zanimivi 
dialektiki z Močnikovim opisom (za nazaj) ter recimo 
samo-tematizacijo alternative (in pankerskega gibanja), 
kot sledi v nadaljevanju.

164	  Juvan, »Literatura in teorija od 'dolgega leta '68' do 
'dolgega leta '89'«, str. 15, 16.



Martin Pogačar

112

ter seveda družbene in politične transformacije – 
od kritike socialističnega realizma do upora proti 
hegemoniji modernizma zlasti od druge polovice 
1960-ih naprej165 – in nenazadnje do artikulacije 
ne-moči v relaciji do razmer v državi poznega 
socializma, pomeni hkrati odmik od in nadaljevanje 
transformativnih procesov, ki se danes pogosto 
predstavljajo in razumejo – ker so v poosamosvojitveni 
politični in medijski obravnavi (mitologizaciji) 
največkrat tako predstavljeni – kot strogo državno 
orkestrirani. Vendar pa tak pogled mimogrede zabriše 
dejstvo, da so trendi in umetnostni postopki soobstajali 
in se razvijali tudi mimo državne intervencije ali njej 
navkljub.166 Poleg tega so se ti postopki vedno znova 
pojavljali in razvijali v odnosu s popularno kulturo 
in njenimi tehnološkimi in potrošniškimi vidiki, 
kar predstavlja, kot rečeno zgoraj, na eni strani 
oblastno orodje nadzora, hkrati pa tudi prostor 
mladinske identifikacije in subjektivacije skozi 
subkulturne prakse. Torej, v času, ko se je država 

165	 To se na področju umetnosti in kulture odraža skozi 
razvoj, v dialogu z zahodnimi, sovjetskimi in vplivi 
neuvrščenih, »družbeno angažiranih in nekonformis-
tičnih praks«, ki so se vpisovale v in artikulirale skozi 
neformalna omrežja, »ki so se oblikovala med protago-
nisti in 'njihovimi' organizacijami [in] ustvarila skupni 
jugoslovanski mentalni prostor«; gl. Jasmina Založnik, 
Zavzemanje prostorov, Nove izvedbene umetniške prakse v 
Jugoslaviji (Ljubljana: Maska, 2024), str. 19.

166	 Branislav Jakovljević, Učinki odtujitve. Performans in sa-
moupravljanje v Jugoslaviji, 1945–1991 (Ljubljana: Maska, 
2021).



113

Alternativa

soočala z gospodarsko in politično krizo (ki se je po 
smrti Tita le še okrepila), je bila splošna družbena 
atmosfera razumljena kot dovolj represivna, da 
je sproducirala glasno in dejavno kontra-gibanje: 
alternativo ali alternativno sceno, ki

	 jo je sestavljala vrsta dejavnosti, od panka, 
video arta (takrat tehnološke novosti) in drugih 
umetniških praks, do teoretičnih del in debat, 
do feminističnih, okoljskih, gejevskih, mirovnih 
in new age »iniciativ« in gibanj. Z imenom se 
je poskusilo oddaljiti od praks 'disidentstva', 
fenomena, značilnega za Vzhodno Evropo 
tistega časa. Protagonisti alternativnih praks so 
zavračali poimenovanje disidenti ali opozicija, 
saj so disidentstvo razumeli kot preveč zvezano 
s sistemom, kateremu so iskali alternativo. 
Prisoten pa je bil tudi generacijski vidik: disidenti 
so bili stari in uveljavljeni.167

b.	 Razkorak med generacijami

Vidik mladosti oziroma generacijskega razkora-
ka je pomemben v navezavi s samopercepcijo in 
samopozicioniranjem mladih, do katerega pride 
v odnosu s po vojni vzpostavljenimi vladajočimi 
strukturami in 'njihovimi' miselnimi/ideološkimi 
pozicijami. V tem odnosu se je pokazalo okostevanje 
starejših v primerjavi s prihajajočimi novimi gene-

167	 Mastnak, »Civil Society and Fascism«, str. 281, opomba 6.



Martin Pogačar

114

racijami. Skratka, mladina (dijaki in študenti), ki se 
je v poznih 1970-ih soočala z brezpotji odraščanja 
v ideološko relativno močnem izrazu socialistične 
ideologije in mitologije, je bila na neki način bio-ge-
neracijsko neobremenjena z drugo svetovno vojno 
in povojnimi težavami, zato se je z vprašanjem sta-
nja in razvoja družbe soočala z bistveno drugačne 
pozicije: prepoznavala je ideološkost sistema, a se 
hkrati zavedala tudi lastne vloge in percepirane ne-
moči v njem. Ne glede na to so bili mladi, opozarja 
Jasmina Založnik, privilegirani v smislu, da so bili

	 razumljeni kot nosilci revolucionarnega duha 
in sledilci novih državnih dosežkov ter vrednot. 
Pomen mladih se je odražal tudi v urbanističnem 
načrtovanju mreže mladinskih organizacij, za-
dostnem financiranju njihovih dejavnosti in po-
stopni krepitvi njihove avtonomije, [pri čemer pa 
je treba] omeniti tudi liberalno kulturno politiko 
države, ki se je odražala v republiških kulturnih 
politikah in je podpirala široko paleto izrazov.168

Ne glede na to so prostori alternative postajali 
pomembni v smislu odmika od tega, na kar zgoraj 
opozarja Založnik, saj je bilo »kontaminirano« z 
ideologijo, sistemom in kot tako stežka v stiku z 
realnostjo ter zato tudi vredno kritike, zlasti skozi 
zavračanje in posmeh. Igor Vidmar v spominjanju 
na čas ob koncu 1970-ih pravi takole:

168	  Založnik, Zavzemanje prostorov, str. 19.



115

Alternativa

	 Moje dojemanje slovenske scene v teh titoistično 
blagosvinčenih ali pa titoistično potrošniških le-
tih sedemdesetih […], vemo, čemu je to sledilo, ob-
računu z liberalci znotraj komunističnih partij po 
republikah s Stanetom Kavčičem v Sloveniji […]. 
[To] sem jaz dojemal kot eno tako kuliso temu tito-
ističnemu potrošništvu, se pravi, dejmo se zabavat, 
lahkotnost […], bi rekel, daleč od česar koli, kar bi bilo 
kakor koli povezano z realnim društvenim dogajanjem, 
bodisi pri nas ali pa seveda tudi zunaj.169

Iskanje drugačnega, kontra, alternativnega izraza, 
ki se ne artikulira zgolj zaradi starostne razlike, ki 
ni nujno odraz specifičnega političnega oziroma 
ideološkega sistema (podobno se je dogajalo širše po 
svetu), je prepleteno tudi z zabavo (in 'zajebancijo') 
in kot tako sestavni del medgeneracijskega konflikta, 
utemeljenega in zasidranega tako v estetskih kot v 
postopkovnih specifikah umetniškega izraza. Esad 
Babačić se v intervjuju spominja:

	 Pa kaj sem jaz sploh tuki in, in – kaj zdej pišem […], 
v tovarni sem delal, v Žitu, pekarni, in ni mi bilo do 
tega in sem rajš začel pisati poezijo, in pol smo nardil 
bend in sem zapustil pekarno po letu in enem mesecu, 
ne, in nisem imel več redne plače, nisem se več štempljal 
in sem postal lumpov proletarc v pravem pomenu te 
besede. Tako kot je takrat Taras Kermauner pisal [v] 
knjigi Med sovražniki in prijatelji. Mislim, da je 

169	 Igor Vidmar, v pogovoru z Otom Lutharjem, Ljubljana, 
14. oktober 2021.



Martin Pogačar

116

tisto odlična analiza tega, kdo sem bil jaz in kdo smo 
bili mi. [Kermauner] v bistvu komentira mojo pesem 
»Vonj telesa«, v kateri pišem o tem, da ne vem, [ali] naj 
se zapijem ali ne, naj si ga na roke vržem. In potem, kako 
izkoristim eno državno funkcionarko, ki se sprehaja 
pod oknom in se jaz samozadovoljujem, kljub temu, da 
ona tega ne ve. In jaz sem revolucija. Ljubezen je varlji-
va stvar, na koncu napišem, ne. In potem Kermauner to 
dobi v roke, ker je bilo, jasno, objavljeno na naslovnici 
Tribune. In potem Taras tri strani piše v tej knjigi in 
se norčuje, pravzaprav, iz mene, tako čisto direktno se 
izživlja s svojim vokabularjem in s svojo, ja, kritično 
mislijo, da tako rečem. In pač njemu je vse jasno, za 
kaj gre. Ampak jaz šele danes, ko to berem, sploh vem, 
kaj je hotel povedati. Takrat pa, jasno, me ni prav nič 
brigalo, se pravi ta naš odnos do teh, v narekovajih, 
intelektualcev, formiranih, ki bodo kasneje [po 1990] 
zasedali svoje položaje ...170

Ne glede na svojo določeno zamejenost z zgodo-
vinskim trenutkom in spopadanjem z razsežnostmi 
in vprašanji (konstituiranja) lastne odklonskosti pa 
se je alternativa vzpostavila, kot se spominja Eda 
Čufer, tudi v sodelovanju s starejšimi generacijami: 

	 [K]ar se je pač naredilo v smislu alternativne kulture, 
predvsem pa tega, kar je bilo kritično in je zajedalo v 
tedanje institucije, je bilo narejeno tudi s pomočjo teh 

170	 Esad Babačić, v pogovoru z Otom Lutharjem, Ljubljana, 
15. november 2022.



117

Alternativa

starejših generacij, se pravi predhodnih generacij, ki 
so bile odprte za, recimo, spremembe.171 

Pri tem je treba opozoriti tudi na senzibilnost do 
razkoraka s starejše strani, kar je v zapisu o punku 
zaobjel literarni kritik in esejist Igor Mandić:

	 Če nam je že toliko do tega, da iz najrazličnej-
ših razlogov in vzgibov javno razpravljamo o 
fenomenu PUNK-ROCKA, o njegovi glasbeni 
vrednosti, o modi in o stilu njegovih privržen-
cev, o eventualni filozofiji in ideologiji celotnega 
gibanja – potem je treba pravočasno priznati, 
da o tem razpravljamo in govorimo kot tujci, 
kot pripadniki nekega drugega sveta in kulture. 
Glede na to, vsakršno naše modrovanje, soje-
nje, vrednotenje ali obsojanje punk-fenomena 
izvira iz posredovanih spoznanj, se pravi tujih 
virov, iz časopisnih, strokovnih in kritičnih do-
kumentov [...].172

Hkrati pa je pri tem vlogo igralo tudi samode-
klariranje v smislu iskanja in premišljanja o samo-
pozicioniranju skozi izrečeno kot intervencijo v 
socialistično družbo in družbeni diskurz: 

	 Mi smo imeli v bistvu zelo obremenjeno odraščanje 
s to [jugoslovansko, socialistično] ideologijo, in to je 

171	 Eda Čufer, v pogovoru z Otom Lutharjem, Ljubljana, 
8. september 2021.

172	 Igor Mandić, »Punk-rock«, v: Šok sadašnjosti, Pristup 
medijski kulturi, uredil Igor Mandić (Zagreb: Centar za 
informacije i publicitet, 1979), str. 95.



Martin Pogačar

118

tudi nekako pomenilo, da oblast se v bistvu, se pravi, 
ta družba se je z nami ukvarjala, in tudi [je] nekako 
pomenilo to, da smo se mi začeli z družbo ukvarjati.173 

To pomeni, da se je alternativa pozicionirala kot 
izrazito politična, čeprav, kot omenjeno zgoraj, ne 
disidentska. In kot pravi Marina Gržinić, je bil pri 
tem ključen pank, 

	 ker pank je bil pred to kulturo, celo potem, ko je prišlo do 
skupnih točk med pankom in neodvisno ali alternativno 
kulturo […]nismo govorili o neodvisni […] govorili smo 
o alternativni, underground ali subkulturi.174

 Ali z besedami Marjana Ogrinca: »Punk ni beg 
od resničnosti, je reakcija nanjo, in ne njena reak-
cionarnost. Je predvsem odnos do resničnosti tega 
sveta, povezan s potrebo po njegovem spreminja-
nju, pa čeprav na svojstven način, ki je značilen za 
subkulturo.«175 Ob tem vsako poseganje alternativ-
nih praks v obstoječe neizbežno trči ob strukture in 
forme, ki težijo h kalcitraciji reda, te intervencije 
pa jih problematizirajo in spodkopavajo. Podobno 
v katalogu k razstavi o punku in fotografiji iz leta 
2023 zapiše tudi Marina Gržinić:

	 Punk je bil v času, ko se je [leta 1977] pojavil v 
Sloveniji, tudi edina mogoča alternativa im-

173	 Anon., v pogovoru z Otom Lutharjem.
174	 Marina Gržinić, v pogovoru z Otom Lutharjem, Ljubl-

jana, 27. januar 2022.
175	 Ogrinc, »Punk kot diskvalificirana subkultura«, str. 44.



119

Alternativa

potentni socialistični ljubiteljski kulturi na eni 
strani in visoki modernistični formalni logiki na 
področju umetnosti na drugi. S tem je odprl ce-
lotno polje raziskovanja sodobne urbane kulture 
umetnosti in njene radikalne postmodernistične 
paradigme. Poleg tega je punk vzpostavil radi-
kalno asimetrično razmerje med političnim in 
estetskim ter to asimetrično razmerje ponovil 
kot produktivno gesto in pomembno produk-
cijsko stalnico med popularno kulturo na eni 
in visoko kulturo na drugi strani. Preživetje in 
življenje v tedanji umetnosti in kulturi je torej 
povezal s strategijo. V svetovnem merilu je odprl 
neustavljivo produkcijo teorije o subkulturah, 
pop industriji, življenju kot stilu, stilu kot obliki 
blaga in ne nazadnje o kapitalističnem procesu 
komercializacije vsega in vsakogar.176

Alternativa kot širši družbeni fenomen se je, kot 
je zapisala Milena Dragičević-Šešić, torej postavila:

	 tako nasproti dominantnim umetniškim smerem 
in razumevanjem kakor tudi naproti množični 

176	 Marina Gržinić, »Punk: Strategija, politika in amnezija«, 
v: Slovenski punk in fotografija, pregledna razstava, Vidiki 
slovenskega punk gibanja v fotografiji v obdobju od leta 1977 
do sredine osemdesetih ter v obdobju pred punkom in po njem, 
uredili Marina Gržinić in Jovita Pristovšek (Ljubljana: 
Založba ZRC, 2023), str. 16. Citirano besedilo je izvle-
ček besedila, objavljenega v: Marina Gržinić, »Punk: 
strategija, politika in amnezija«, v: Punk je bil prej: 25 let 
punka pod Slovenci, uredili Peter Lovšin, Peter Mlakar 
in Igor Vidmar (Ljubljana: Cankarjeva založba, 2003). 



Martin Pogačar

120

kulturi (čeprav prevzema nekatere njene elemente 

in se tako distancira od elitne kulture). Alternativni 

umetniški izraz ima za izhodiščno točko protest 

proti vladajoči »umetniški normi«, estetskemu 

kanonu, in vzpostavlja odnos tudi s sorodnimi 

družbenimi gibanji – obrača se k stvarnosti, druž-

benem bitju okolja, v katerem deluje.177

Hkrati pa je bila umeščena v specifičen notranji 

antagonizem. Na eni strani, je bilo 

	 za tem, kar smo v bistvu nekako hoteli narediti, ta naš 

umetniški izraz, ne, je pravzaprav bil tako nevaren, da 

je bilo treba imeti neko zelo jasno in zelo močno teorijo 

zadaj.178

 Hkrati pa je bila utemeljena tudi na »poklicnem in 

generacijskem« statusu protagonistov, kar je prineslo 

svojevrstne elemente zagate:

	 Zdaj smo še v finem položaju, ker smo večinoma 

še študentje in nismo eksistencialno odvisni od 

tega, kar počnemo. Zdaj si alternativnost lahko 

privoščimo, vendar ni načina, da bi lahko rekel, 

jaz to delam in hočem delati še naprej. Enkrat se 

postavi vprašanje delovanja na eksistencialnem 

nivoju in takrat se moraš kompromitirati, vključiti 

177	 Milena Dragičević-Šešić, Umetnost i alternativa (Beo-
grad: Institut za pozorište, film, radio i televiziju, FDU, 
1992), str. 15.

178	 Anon., v pogovoru z Otom Lutharjem.



121

Alternativa

v tisto družbo, ki jo iz današnje pozicije vidiš kot 
totalka noro.179

Ob tem je pomemben tudi poudarek zmeraj že 
odsotne homogenizacije alternative (homogenost 
preteklim gibanjem, dogodkom in procesom radi 
pripisujemo za nazaj), kjer se je križalo »normalno, 
vsakdanje« zgodovinskega trenutka (okostenelost, 
tradicionalizem, patriarhat) z vznikajočimi novimi 
praksami in tematizacijami. V tem kontekstu je 
morda najzgovornejše polje odkrivanja zakritosti 
problematike spolov pod navidezno univerzalno 
delavsko oziroma razredno egalitarnostjo, kar se 
je kazalo v dejstvu, da so bile ženske postavljene v 
podrejen položaj tako v javni kot zasebni sferi.180 
Problematika je toliko bolj simptomatična med 
alternativci kot nosilci progresivnosti, odpiranja, 
sprememb. Marina Gržinić pravi:

	 [S]mo igrali v študentskem naselju, v popolnem un-
dergroundu, kjer smo dobili možnost, da bi pri moških 
bendih dobili termin [...]. Šikaniranje je bilo na višku, pri 
čemer niti ni šlo za pankovske, ampak neke alternativne 
scene, in ko sva z Aino Šmid leta 1982 naredili prvi video, 
kjer je Dušan Mandić imel pomembno vlogo snemalca s 
tisto VHS aparaturo in ko govoriva o lezbični sceni, jaz to 

179	 Nela Malečkar, »Predvsem, torkovi večeri. Ljudje se 
hočejo zabavati in to je treba spoštovati«, v: Punk je bil 
prej, 25 let punka pod Slovenci, uredili Peter Lovšin, Peter 
Mlakar in Igor Vidmar (Ljubljana: Cankarjeva založba – 
Ropot, 2002), str. 172.

180	 Založnik, Zavzemanje prostorov, str. 86.



Martin Pogačar

122

imenujem politični lezbijski statement, torej stališče [...] 
dejansko zavestno se predstaviva, leta 82 kot dve 
lezbijki, in to pokažemo v undergroundu v FV-ju [...] 
napad, ki sva ga doživeli, je bil neverjeten, in celo od 
tistih, ki so bili zraven. To je bil tabu do take mere, da 
je bilo nezaslišano.181

To na eni strani kaže na družbeno ukoreninjenost 
tradicionalizma in patriarhalnega aparata, s čimer se 
je soočala alternativna scena, ter obenem tudi na to, 
da v vsakem zgodovinskem trenutku in, recimo temu, 
njegovi tematizaciji skozi umetnostne in družbeno-
aktivistične prakse soobstajajo inertni vzorci in 
strukture, ki jih sama angažiranost, alternativnost kot 
take lahko identificira, a jih (na kratek rok) ne zmore 
razdreti. Hkrati pa kaže na pomembno vprašanje 
svobode, ki se je artikuliralo prav skozi oblikovanje 
»gejevske in lezbične skupnosti in njene zavesti«, kar 
je na praktični ravni in na ravni odpiranja prostorov 
predstavljala manifestacija Magnus, z ambicijo, kot 
pravi Jasmina Založnik, ustvarjanja dolgoročnih 
družbenih sprememb, zagovarjanja popolnega 
sprejemanja spolnih manjšin ter tako potrditve 
subjektivitete in človekovih pravic.182

181	 Gržinić, v pogovoru z Otom Lutharjem.
182	 Založnik, Zavzemanje prostorov, str. 122. Festivalu Mag-

nus je sledila ustanovitev ženske skupine Lilit 1985 ter 
lezbične podsekcije LL Lilit leta 1987; gl. tudi »Festi-
val Magnus«, https://enciklopedija-osamosvojitve.si/
clanek/festival-magnus (v Enciklopediji osamosvojitve 
zgovorno manjka geslo »Lilit«).

https://enciklopedija-osamosvojitve.si/clanek/festival-magnus/
https://enciklopedija-osamosvojitve.si/clanek/festival-magnus/


123

Alternativa

Glede vprašanja svobode je Tomaž Mastnak kri-
tično zapisal: »Eno je omejenost svobode alterna-
tivne scene, drugo je omejevanje svobode v sami 
alternativni sceni. Eno je nedemokratičnost družbe, 
drugo je odsotnost demokratičnosti v alternativi 
vladajoči nedemokratičnosti. Tu gre prav za ima-
nentno, notranjo, da ne rečem avtonomno nesvo-
bodnost in nedemokratičnost alternativne scene.«183 
Zdi se, da je eden ključnih momentov kakršnega 
koli gibanja, sploh robnega, alternativnega, prav 
notranja, na prevladujočih družbenih strukturah, 
ki se reproducirajo skozi izobraževanje, družino in 
tudi 'industrijo zavesti', utemeljena razdrobljenost. 
Na drugi strani je, ne nepovezano, navznoter ven-
darle prihajalo tudi do določene homogenizacije 
oziroma unifikacije praks obnašanja, delovanja in 
mišljenja. Zdenka Badovinac glede lastnega odnosa 
do dogodka Neue Slowenische Kunst (ter procesov 
oz. fenomenov, povezanih z njim) pravi:

	 Tisto, kar me je mogoče celo malo odbijalo, to pač neka 
ljubezen – sovraštvo je bil tak odnos, da je NSK gibanje 
imelo veliko fenov in to [...] občudovanje je bilo tako 
evidentno, bilo je veliko ljudi, ki so celo posnemali 
Laibache v oblačenju, obnašanju. Skratka, to me je 
takrat tudi malo odbijalo, takrat se mi je še vedno 
zdelo, da smo posamezniki, da moramo vsak za sebe 
biti bolj avtonomni, da ne smemo toliko slediti ne-

183	 Tomaž Mastnak, »Alternativa je kurba ali: Freiheit ist 
immer Freiheit des Andersdenkenden«, v: Punk pod 
Slovenci,  str. 422.



Martin Pogačar

124

čemu, čeprav je to nekaj tudi lahko NSK. No, in ta 
neki kolektivni 'drive’ skorajda, ne ravno histerija, 
ampak neko občudovanje je bilo okrog NSK-ja tako 
močno prisotno. In mislim, da so se institucije, ki so 
že po naravi konservativne, pač ustrašile te močne 
prisotnosti, ki bi lahko dejansko pomenila ne samo 
prezentacijo te nove, drugačne umetnosti, ampak bi 
hkrati s to umetnostjo odprla vrata tudi neki novi pu-
bliki, nekim novim vsebinam. Skratka, mislim, da so 
se ljudje v institucijah podzavestno prestrašili, da bi, 
čim bi odprli vrata Irwinom in ostalim, da bi se s tem 
tudi sami spremenili, ker NSK umetnost ni bila nikoli 
umetnost, ki bi jo lahko enkrat nedolžno predstavili in 
potem nadaljevali 'business as usual'.184

Takšne dvojnosti so neizbežen del dinamik 
razvoja in delovanja vsakega gibanja in kažejo na 
notranje antagonizme, ki so odraz prepletanja 
zunanjih (politika, družba, ideološki sistem, 
tradicija) in notranjih (osebnostne značilnosti) 
dejavnikov. Ne glede na povsakdanjenje in vse večjo 
dostopnost medijev in medijskih tehnologij, pa tudi 
v kontekstu relativno odprtega jugoslovanskega 
socializma so alternativne prakse aktivno delovale 
v smeri eksperimentiranja in s tem prevpraševanja 
in razprestoljenja ne samo odnosa do ljubiteljske in 
popularne kulture, ampak, prek tega, tudi ustaljenih 
družbenih-kulturnih vzorcev. Marina Gržinić v 
intervjuju pravi:

184	  Badovinac, v pogovoru z Otom Lutharjem.



125

Alternativa

	 Ena skupina nas, ki smo bili zelo aktivni na več različnih 
načinov znotraj slovenske scene, je začela delati na ideji 
premišljevanja, kaj je to kultura. In jasno se je pokazalo, 
da tista ljubiteljska kultura, ki je bila dejansko del soci-
alistične scene, ni zadostovala za razumevanje kulture 
na razredni način. Razred, kultura kot boj, kultura, ki je 
ideološka, to je bilo tisto, kar nas je zanimalo; tista »lju-
biteljska« kultura, ki je bila forsirana s strani socializma, 
je bila v bistvu, ali modernistična, to je bilo tisto, kar se 
je dogajalo večinoma v galerijah [...] taka stilizirana, 
formalna [...] to je socializem dovoljeval. Z druge strani 
je bila alternativna kultura pod vplivom Radia Študent, 
pod vplivom Tribune, nekih, danes bi temu rekli NGO-ji, 
ki so bili več kot to [...]. Informacije so prihajale v prostor, 
hkrati je pa, jasno, Jugoslavija bila odprta.185

c.	 Medijsko-tehnološki pogoji konceptualizacije 
alternativne kulture

Alternativa kot praksa, subkultura in generacijska 
opredelitev – sicer brez jasno profiliranih političnih 
ambicij ali programa, a v svojem delovanju in vplivu 
vsekakor politična in s političnimi posledicami – se 
je lahko izoblikovala in postala družbeni in politični, 
kulturni in umetnostni dejavnik tudi zaradi vse večje 
dostopnosti tehnologije in naprav, ki so bile v teh 
praksah vse intenzivneje uporabljane. S tem mislim 
zlasti na glasbila, kar je v obdobju med 1960-imi in 
poznimi 1980-imi leti omogočilo razmah alternativne 

185	  Gržinić, v pogovoru z Otom Lutharjem.



Martin Pogačar

126

glasbene produkcije v zakloniščih in kleteh. Poleg tega 
je alternativna glasba, kljub cenzorskim intervencijam, 
prek velikih državnih založb ter radijskih in televizij-
skih postaj vendarle našla pot ne samo do občinstva, 
ki se je skozi in ob glasbi formiralo, jo kritiziralo in 
uporabljalo kot orodje osebnega izraza, ampak tudi – 
prav zaradi obstojnosti materialnih nosilcev in toliko 
bolj zaradi kulturnega kapitala – do prihodnosti; ob 
pogledu nazaj se toliko bolj kaže kot afektivno o(g)
rodje vzpostavljanja angažirane skupnosti.

Pri tem je treba vsaj omeniti tudi vlogo fotokopir-
nega stroja, ki je imel »demokratičen in političen po-
tencial [saj] ni imel statusa visoke, 'umetniške' tehnike, 
bil je cenovno ugoden in dostopen. Kot tak je prinesel 
možnost obvoda tradicionalnih načinov komunici-
ranja z javnostjo. Ustvarjalci so s kseroksom lahko 
prevzeli nadzor nad tem, kako se informacije o njih 
ali dogodku pojavljajo v javnosti.« Pri tem je bila na 
delu »privlačna estetika [...] kseroksni izdelki delujejo 
robustno, nekultivirano, ceneno, v tem pa odražajo 
družbenopolitični in umetniški nekonformizem, 
značilen za subkulturna gibanja [...]. Zelo primeren 
je bil tudi zato, ker so lahko umetniki s fotokopir-
nim strojem na enem listu enostavno kombinirali že 
uporabljeno slikovno gradivo, fotografije, fotokopije, 
dele drugih publikacij.«186 Poleg tega se je po besedah 

186	 Gregor Dražil, »Vloga fotografije v slovenski grafiki se-
demdesetih let«, v: Foto/grafika, Vloga fotografije v grafiki 
in grafičnem oblikovanju sedemdesetih let, uredila Gregor 
Dražil in Miha Colner (Ljubljana: Mednarodni grafični 
likovni center, 2022), str. 33.



127

Alternativa

umetnika Dušana Piriha Hupa fotokopirni stroj po-
zicioniral kot »sredstvo, s katerim sem z relativno 
majhnimi stroški tiskal svoje grafike, grafične albu-
me, edicije. In to takoj, ko je bila neka tema zrela za 
objavo v avtorski ediciji [...] ne da bi čakal na objavo 
v visokonakladnem ofsetnem tisku.«187 Ta, pogojno 
rečeno, tehnološka demokratizacija (cenovno je bil 
fotokopirni stroj še vedno težko dostopen), je spod-
budila eksperimentiranje tako na umetniškem kot na 
družbenem področju, popularizacijo in normaliza-
cijo perifernih, alternativnih, umetniških praks, kar 
je neizbežno trčilo tako ob kanon kot tudi ob togo, 
ustaljeno družbeno-politično strukturo.

Ob tem ne moremo niti mimo videa, ki se je 
kot umetniška forma v Jugoslaviji začel razvijati v 
poznih 1960-ih, pri čemer je bila oprema sprva težje 
dostopna, razen denimo v okviru SKC Beograd in 
ŠKUC Ljubljana188 ter v 1980-ih v okviru FV Videa,189 
kar je 'sililo' v iskanje praktičnih in izraznih možnosti 

187	 Dušan Pirih Hup, »Zapisi o delu s fotokopirnimi teh-
nikami 1980–1988«, v: Mesta / The Cities, uredil Dušan 
Pirih Hup (Ljubljana: Arhitekturni muzej, 1998), str. 69.

188	 Podrobneje o ŠKUC in SKC Beograd (med drugim) v 
delu Marka Ilića, Slow Burning Fire, The Rise of the New 
Art Practice in Yugoslavia (Cambridge, Massachusetts: 
MIT Press, 2021), poglavji »The International Strike of 
Artists, Belgrade SKC Gallery (1971–1976)« in »What is 
the Alternative? Ljubljana’s ŠKUC Gallery (1978–1984)«.

189	 Gl. Korda, »Alter zore«, str. 63; gl. tudi Barbara Borčić, 
»Video Art from Conceptualism to Postmodernism«, v: 
Impossible Histories, Historical Avant-gardes, Neo-Avant-
Gardes, and Post-Avant-Gardes in Yugoslavia, 1918–1991.



Martin Pogačar

128

tudi v sodelovanju s tujimi umetniki. Po besedah 
zgodovinarja umetnosti Marijana Susovskega v 
prispevku videu posvečene številke revije Spot je bila 
vloga videa razumljena v smislu

	 ustvarjanja alternativne televizije kot vira kontrain-
formacij uradnim televizijam v rokah centrov moči. 
Mobilnost opreme in splošna zmožnost svobo-
dnega in neodvisnega upravljanja z njo je kazala 
na velik, še neizkoriščen potencial za ustvarjanje 
in širjenje neuradnih, zasebnih, a za določeno 
okolje družbeno zelo relevantnih informacij, ki 
so v določenih družbenih kontekstih, situacijah 
in okoljih postale sredstvo družbenega in celo 
političnega boja.190

Ješa Denegri ob tem ugotavlja, da se je video najprej 
pojavil med umetniki, ki so eksperimentirali z novimi 
mediji v času, »ko je umetnost preživljala turbulentno 
fazo, ko je bil postavljen pod vprašaj status statičnega 
estetskega objekta – pa naj gre za slikarstvo ali kipar-
stvo – in ko so umetniki težili k delovanju na telesih in 
čutih. Mnogim med njimi so se mediji zdeli podaljšek 
lastnih čutov.« Pri tem opozarja na ključno značilnost 
videa, kar sicer velja za vsak novi medij, ki stopi na 
sceno, v rabo in posvajanje: »[U]soda videa dokazuje, 
da se različni mediji neizbežno spreminjajo, širijo 
in izboljšujejo, vendar pa so inherentno nezmožni, 

190	 Marijan Susovski, »Video u Jugoslaviji«, str. 7; gl. tudi Bor-
čić, »Video Art from Conceptualism to Postmodernism«.



129

Alternativa

da bi sami lahko zamenjali moč duha in zmožnost 
imaginacije.«191

Video je bil, podobno kot fotokopirni stroj, na neki 
način grob in umazan, in tako znak tehnično pogojene 
transformacije estetike, kjer je mehanske značilnosti 
ali pa poškodbe, ki so značilne za tisk (tekstura papirja, 
razpadanje, vonj) ali filmski trak (praske, prasketanje 
ob predvajanju, bledenje), zamenjala estetika magne-
tizma oziroma magnetnega zapisa. Ta je izpostavljen 
drugačnim procesom in časovnostim degradacije 
oziroma propadanja, hkrati pa skozi dostopnost in 
neposrednost (videa ni treba razvijati, kakor tudi ne 
fotokopije) na v smislu neposrednosti podoben način 
kot fotokopiranje omogoča instantno realizacijo in 
neposredno prezentacijo ter razvoj lastnega jezika. 
Obenem pa je video v 1980-ih predstavljal do neke 
mere odmik, a tudi nadaljevanje oziroma nadaljnji 
razvoj procesov, ki so se začeli ob začetkih popula-
rizacije medija:

	 Umetniki se začenjajo zavedati možnosti upora-
be izjemno širokega repertoarja operativnih in-
strumentov, ki lahko enako upravičeno sodijo v 
krog naravnih ali tehnoloških pripomočkov. To 
vodi do avtonomne uporabe tehnik, kot so foto-
grafija, film in video: ti mediji, ki so bili prvotno 
najpogosteje uporabljeni kot sredstva za beleže-

191	  Ješa Denegri, »Video art in Yugoslavia 1969–1984«, RTV – 
teorija i praksa ( jesen 1984), št. 36, https://www.avant-
garde-museum.com/en/jesa-denegri-video-art-in-yu-
goslavia-19691984-english~no6586.

https://www.avantgarde-museum.com/en/jesa-denegri-video-art-in-yugoslavia-19691984-english~no6586/
https://www.avantgarde-museum.com/en/jesa-denegri-video-art-in-yugoslavia-19691984-english~no6586/
https://www.avantgarde-museum.com/en/jesa-denegri-video-art-in-yugoslavia-19691984-english~no6586/


Martin Pogačar

130

nje in dokumentiranje procesualnih dogodkov, 
zdaj postajajo področja za izražanje vrste visoko 
individualiziranih tematizacij. To vodi v prenovo 
narativnih in metaforičnih sporočil (Narrative art, 
v simbiozi fotografije in besedila), jezik videa pa 
dobi bolj izdelano strukturo, ki ga loči od jedrnate 
in reducirane strukture tistih prvih realizacij znotraj 
tega medija.192

V tem kontekstu je treba kot element alternative v 
povezavi s tehnološkimi pogoji delovanja in artikula-
cije omeniti tudi jasno kritiko komercializacije, pobla-
govljenja in teoretskega problematiziranja »industrije 
zavesti«, omenjene zgoraj, ki je kot koncept prišla 
prek prevodov objav Hansa Magnusa Enzensbergerja. 
Oris tega je relevanten v kontekstu zgodovine pobla-
govljenja in industrializacije od 19. stoletja naprej:193 
industrija zavesti ni vplivala samo na načine proizvod-
nje materialnega, ampak tudi simbolnega. Tako je 
Enzensberger v Katedri – skozi vprašanje družbenega 
odnosa do tehnologij posredovanja oziroma tehnolo-
gije medijev kot ne samo konstrukcije realnosti, ampak 
tudi pogojev in možnosti vzpostavljanja alternativ – 
zapisal: »Z razvojem elektronskih medijev je postala 

192	 Denegri, »Problemi umjetničke prakse posljednjeg 
decenija«, str. 7.

193	 Breda Pavlič, »Interdisciplinarno proučevanje med-
narodnih razsežnosti množičnega komuniciranja«, 
Anthropos, 1–2 (1976); France Vreg, »Množični mediji, 
javno mnenje in demokracija«, Teorija in praksa, revija 
za družbena vprašanja, let. 15 (1978), št. 10.



131

Alternativa

Industrija zavesti faktor, ki narekuje tempo razvoja 

poznoindustrijskih družb. Infiltrira se v druge sektorje 

proizvodnje, vse bolj prevzema funkcije usmerjanja in 

kontrole in določa standard obstoječe tehnologije.«194 

Ob tem je v razpravi o medijih in socialističnih načinih 

posvajanja poudaril tudi naslednje:

	 Če socialistično gibanje odpiše nove proizvajalne 

sile industrije zavesti in prepusti delo na področju 

medijev ustreznih komunikacij subkulturi, pride do 

začaranega kroga. Underground sicer vse bolj zaz-

nava tehnične in estetske možnosti gramofonske 

plošče, magnetofonskega posnetka, video kamere 

itd., nima pa nikakršne lastne politične perspektive 

in zato večinoma brez odpora zapade komerciali. 

Na vsak tak primer kažejo potem politično aktivne 

skupine s samozadostno škodoželjnostjo. Posledica 

tega je proces pozabljanja že znanega, pri katerem 

obe prizadeti strani izgubljata. Edini, ki mu koristi 

sovražni odnos levice do medijev, kot tudi depoli-

tizacija kontrakulture, je kapital.195

194	 Hans Magnus Enzensberger, »Kulturni anarhizem v 
kritiki levice«, Katedra (28. april 1975), št. 9/10, str. 21 
(odlomek iz besedila »Industrija zavesti«, Marksizam 
u svetu, št. 4, 1974, prevod iz srbohrvaščine R. M.); pri 
tematizaciji industrije zavesti se Enzensberger opira 
na »grozljivo podobo industrije zavesti, ki jo v 1984 
prikazuje Georg Orwell«; gl. Enzensberger, »Lepljenka 
na temo množičnih medijev«, str. 88.

195	  Enzensberger, »Lepljenka na temo množičnih medi-
jev«, str. 89.



Martin Pogačar

132

Stvari so vseeno večplastne( jše), saj pri subkul-
turnem oziroma alternativnem posvajanju tehnolo-
ških inovacij in rešitev, v povezavi z odnosom med 
subkulturo in sredinsko kulturo ter odnosom do 
oblastnih struktur, opazimo večsmerno delovanje: 
po eni strani nove tehnologije omogočajo nove iz-
razne načine, nove rabe besed, podobe, zvoka, hkra-
ti pa s seboj nosijo in reproducirajo lasten ideološki 
in potrošniški aparat, ki ga mora določena skupina – 
 vsaj do neke mere – ponotranjiti, da ga lahko – vsaj 
do neke mere – subvertira: tako se sočasno znajde v 
položaju afirmacije in subverzije tehnološko-ideo-
loškega ustroja ter pred dilemo kompromitacije (in 
morda nehotene transformacije) ali zapiranja (in 
odmiranja). V tem smislu tudi Eda Čufer poudarja 
pomen različnosti, distanciranja in opredeljevanja, 
ki je vedno znova pomembno v smislu definiranja 
skupnosti tako navznoter kakor tudi navzven, pa 
tudi v smislu tehnološke apropriacije, ki je pravi-
loma ujeta v sočasno posvajanje in subvertiranje 
na prelomnici mainstreama in radikalnega upora:

	 Borghesia in FV so šli pač v neko zelo napredno, pro-
gresivno kulturo, ne samo v smislu širjenja pravic [...] 
gejev in lezbijk, zgodnji LGBT movement, ampak tudi 
v smislu uporabe tehnologije. Oni so se začeli ukvarjati 
tudi z videom, recimo predstave, ki so jih FV delale, 
so bile zanimive in sveže, prav zaradi tega, ker so bile 
neakademske, in to smo mi recimo vse gledali v času, ko 
smo bili na akademiji [...] in [...] je bila ta razlika, da, 
ne vem, da so bili oni ta pravi vojaki, alternativa, mi 



133

Alternativa

pa smo bili, vsaj jaz, in tudi za [Dragana] Živadinova 

lahko rečem iz akademije, in smo v bistvu prinesli s sabo 

to določeno obremenitev 'establishmenta' in obstoječega 

mainstreama, do katerega se je bilo treba opredelit, če 

smo hoteli pač vztrajat na nekem radikalizmu.196

Polje izraza in pogoji identifikacije z alternativo, 

kakor tudi polje kulturnih referenc v komunikaciji s 

popkulturnimi, umetniškimi in teoretskimi trendi 

je bilo izrazito obrnjeno navzven in čez (državne, 

ideološke) meje, hkrati pa se je odpiralo novo for-

malno in vsebinsko polje izražanja kritike oziroma 

upora, no, alternativnih pogledov. To se je nujno 

znašlo tudi v zgoraj nakazani farmakološki zagati 

tehno-medijske realnosti, ki je v času poznih 1970-

196	 Čufer, v pogovoru z Otom Lutharjem. V zvezi z Bor-
ghesio je treba omeniti videasta in multimedijskega 
umetnika Nevena Kordo, ki velja za enega začetnikov 
video umetnosti pri nas. S tem medijem se je začel 
ukvarjati v začetku 1980-ih, ko je »trg preplavila cenov-
no dostopna video oprema. Bil je soustanovitelj in vodja 
gledališke skupine FV 112/15 ter soustanovitelj in vodja 
FV Videa, neodvisne video produkcije, ki je realizirala 
več umetniških, glasbenih in dokumentarnih video 
projektov. Med letoma 1982 in 1988 je bil predsednik 
Glasbene sekcije ŠKD Forum, vodja njenih klubov 
in koncertnih programov. V obdobju 1983–1989 je 
bil član skupine Borghesia, kjer je bil odgovoren za 
režijo performansov in video spotov ter za vizualije 
v performansih in na koncertih« (gl. »Neven Korda«, 
https://www.e-arhiv.org/diva/NevenKorda; https://
www.korda-art.si).

https://www.e-arhiv.org/diva/NevenKorda
https://www.korda-art.si
https://www.korda-art.si


Martin Pogačar

134

ih in 1980-ih izrazito definirana skozi televizijo,197 
kar so izrazili Laibach v Laibach Kunst Problemih 
leta 1985:

	 Televizija je znotraj industrije zavesti (poleg 
šolskega sistema) vodilni oblikovalec enotne-
ga mišljenja. Televizijski program je v osnovi 
centraliziran, z enim oddajnikom in mnoštvom 
sprejemnikov/konzumentov, komunikacija med 
njimi pa je onemogočena. Televizijsko sporočilo 
po svoji strukturi zahteva globinsko vključenost 
vseh čutov, kar povzroča prenasičenost. Takšna 
preobremenjenost čutnih poti (popolno osre-
dotočenje na zaznavnem področju) uspešno 
proizvaja zaščitne reakcije organizma: hipno-
tično otopelost, pomanjkanje kritične zavesti [...]. 
Kolektivno in globinsko doživljanje TV sporočila 
poraja avtomatičen odpor do podrobnosti misel-
nega razčlenjevanja ter poziva k posploševanju 
emocionalnih doživetij; televizijska osebnost 
(TV sub/ob/jekt) postane prostorsko in časovno 
kratkovidna, nezmožna analitičnega predvideva-
nja posledic ali vzrokov, in popolnoma vključena 
zgolj v televizijsko 'sedanjost'. Televizijski medij 
torej funkcionalno zmanjšuje analitično sposob-
nost in čustveno odzivnost, povzroča ravnoduš-

197	 Mandić, Šok sadašnjosti; o televiziji gl. tudi relativno 
zgoden poskus kritične in znanstvene tematizacije 
družbene vloge televizije: Televizija danas, uredila Vera 
Horvat-Pinterič (Zagreb: Galerije grada Zagreb, 1972).



135

Alternativa

nost in neobčutljivost, ter kot takšen psihološko 
oblikuje in utrjuje konzumenta.198

V tem smislu televizija, osrednji aparat prikle-
panja populacije pred zaslon, in s tem alienacije v 
navidezni participaciji (slednje je spet značilnost, 
ki si jo delijo praviloma vse tehnologije množičnih 
medijev), kamor je skozi novice in druge gibljive 
podobe projicirana ideologija, ne postane samo 
tarča protikonzumerizma, ampak tudi okvir kritike 
medijskega vpliva na kognitivne procese. Vseeno 
pa to ni pomenilo, da so se mediju kot takemu od-
povedali, ampak so ga poskušali subvertirati. Kot 
eden izrazitejših primerov ekskurza v preizkušanje 
medijske forme je epizoda Tednika iz junija 1983, 
v katerem so člani skupine Laibach izvedli perfor-
mativni intervju, poimenovan »XY-Nerešeno«, z 
izdelano kostumografijo in ikonografijo in govo-
rom, s katerim so intervenirali v ustaljeno televi-
zijsko-ideološko formo in povzročili škandal.199 
Poveden je zlasti zadnji segment pogovora, kjer se 
soočita provokacija in sistem:

198	 Predrag Popović idr., »Das leben ist die grösste kraft, 
die alles schafft«, Problemi 6, let. 23 (1985), št. 254, str. 
31. O vlogi televizije, takrat sveže popularizirajočega se 
medija, je pisal tudi Rastko Močnik, »Postmodernism 
and the Alternative«, v: NSK, From Kapital to capital, 
Neue Slowenische Kunst, An Event of the Final Decade of 
Yugoslavia.

199	 Gl. Zdenka Badovinac, Eda Čufer, Anthony Gardner, 
»Introduction«, v: NSK, From Kapital to capital, Neue Slowe-
nische Kunst, An Event of the Final Decade of Yugoslavia, str. 14, 16.



Martin Pogačar

136

	 Laibach: Televizija, televizijski medij je znotraj 
industrije zavesti (poleg šolskega sistema) vodilni 
oblikovalec enotnega mišljenja. Televizijski pro-
gram je v osnovi centraliziran, z enim oddajni-
kom in mnoštvom sprejemnikov, komunikacija 
med njimi pa je onemogočena. Laibachu so znane 
manipulativne zmogljivosti modernih medijskih 
sredstev in sistem, ki jih povezuje. Nato to v svojih 
propagandnih akcijah s pridom izkorišča repre-
sivno moč medijske informacije. V tem primeru 
je to TV ekran.

	 Jure Pengov [novinar]: Če prav razumem, torej izko-
riščate televizijo za svoj izziv. Prav, tudi mi. Morda, 
morda se bo šele zdaj kdo zganil in preprečil, zatrl 
te nevarnosti, te srhljive ideje in opredelitve tule 
sredi Ljubljane.200

Ta medijski dogodek v svoji formi in ambiciji 
na neki način predstavlja primer taktične rabe 
medijev, v smislu, kot ga je definiral Critical Art 
Ensemble: »'[T]aktični mediji' pomenijo kritično 
uporabo in teoretizacijo medijskih praks, ki se 
naslanja na vse oblike starih in novih, lucidnih in 
sofisticiranih medijev, da bi dosegla vrsto specifič-
nih nekomercialnih ciljev in promovirala različne, 

200	Posnetek intervjuja: 1. del: »Laibach – Tv Tednik 1983 (un-
cut) – Part 1«, LaibachKunst, naloženo: 10. julij 2009, https://
www.youtube.com/watch?v=A2WLRAr6nLo&t=1s; 2. del 
(iz katerega je tudi Pengovov citat): »Laibach – Tv Tednik 
1983 (uncut) – Part 2«, LaibachKunst, naloženo: 10. julij 
2009, https://www.youtube.com/watch?v=EmzKcXTGFo4.

https://www.youtube.com/watch?v=A2WLRAr6nLo&t=1s
https://www.youtube.com/watch?v=A2WLRAr6nLo&t=1s
https://www.youtube.com/watch?v=EmzKcXTGFo4


137

Alternativa

potencialno subverzivne politične teme.«201 V zvezi 
s tem dogodkom, ki je očitno zaznamoval čas in 
predstavlja obrat v politično-medijski krajini, se 
Eda Čufer spominja:

	 [O]brat se zgodi znotraj dispozitiva televizije, kar 
je tudi teatrski dispozitiv, in v tem smislu se recimo 
ta intervencija Laibacha v televizijski medij, v to 
informacijsko mrežo, ki je bila tako kontrolirana v 
socializmu [...] se po mojem mnenju uvršča ta intervju, 
ta glavni artefakt te dekade. Tudi če ga greš analizi-
rat, je prav ta prodor medijev zanimiv tukaj [...], ima 
ekvivalente tudi v nekih mednarodnih kontekstih, 
kjer se recimo že od konceptualizma naprej poskuša 
natančno ugotoviti, kako s strateškimi in taktičnimi 
sredstvi doseči te transgresije, recimo znotraj posame-
znih medijev [...], kako narediti filozofijo z literarnimi 
sredstvi, kako narediti koncert s teatrskimi sredstvi, 
skratka, za ta vprašanja gre.202

Še več, v tem času je televizija postala dominantna 
medijska forma in osrednji instrument industrije 
zavesti, ki je definirala pogled na svet; televizija, 
kot je leta 1985 zapisal Rastko Močnik, zaradi svoje 
»procedure prezentacije – natanko zaradi njene 
popularnosti in razumljivosti – […] vpliva na dejanske 
spremembe, ki se dogajajo v percepciji najširših 
ljudskih mas, ki delajo zgodovino. Kajti vsi smo 

201	  Critical Art Ensemble, Digital Resistance, Explorations 
in Tactical Media (New York: Autonomedia, 2001) str. 5.

202	  Čufer, v pogovoru z Otom Lutharjem.



Martin Pogačar

138

kondicionirani s televizijskim pogledom na svet. 
Nujno. [...] Brž ko je televizor prižgan v sobi, si ne 
morete pomagati, da ne bi pokukali, da ne bi vsaj 
sem pa tja pokukali na ekran. To je neverjetno 
zanimiva fenomenologija. Če je prižgan radio, 
lahko malo bolj na glas vpijete in prevpijete radio 
in ga ne slišite več čez nekaj časa, kakor da radia 
ne bi bilo: če pa je televizija prižgana, je pogovor 
umrl.«203 S tem pa televizija odpre prostor novi 
potujitvi in potrošniškem kondicioniranju ter razgali 
psevdopersonalizacijo, o kateri je sredi 1960-ih 
govoril zgoraj omenjeni Miladin Životić.

Alternativna averzija do medija se v tem smislu tudi 
sklada z Životićevo konceptualizacijo razmerja med 
množično (popularno) kulturo in avantgardo, kaže 
pa se ne samo v odnosu do poblagovljenja množičnih 
medijev ter sredinske in amaterske umetnosti in s 
tem povezane družbene problematike, pač pa tudi 
do okostenelosti sistema. Tako je, če si sposodim 
klasifikacijo Ivana Fochta iz leta 1959, alternativa 
iskala svoje mesto v »razsutih časih«, ki so lahko 
»končani (celoviti in izpolnjeni), dotrajani (odigrani 
in nemočni), porušeni (konservativni in definitivno 
formirani)«,204 in ravno skozi to mehaniko vplivala 
na razsežja in strukturiranje širšega diskurzivnega 
polja poznega socializma.

203	  Citat je kombiniran iz Močnik, »Postmodernism and the 
Alternative«, str. 122, ter Rastko Močnik, Extravagantia 
(Ljubljana: Studia Humanitatis, 1993), str. 90.

204	  Focht, Istina i biće umjetnosti, str. 7.



139

Alternativa

Poleg izrazito prostočasno-zabavne funkcije je 
popularna kultura skozi množične medije in skozi 
potrošnjo kot produkcijo identitete, postajala ključna 
referenčna točka ter v vsej svoji televizijsko posre-
dovani pacifikaciji (in težnji k analitični otopelosti 
in čustveni neodzivnosti) tudi določala prostor in 
čas družbene identifikacije. Postala je hkrati prostor 
zaznavanja, določanja, (re)interpretacije in apropria-
cije družbeno-političnih in (pop)kulturnih trendov 
in izzivov, hkrati pa so se skozi povsakdanjenje me-
dijskih in tehnoloških načinov produkcije kulturnih 
vsebin, in s tem rekonfiguracijo kulturnega polja, 
redefinirali tudi načini razumevanja in interpretacije 
zgodovinskih procesov in sprememb. Nenazadnje 
je popularna kultura, od katere se je alternativna 
kultura (scena, alternativa) zavestno distancirala, a 
skozi katero in v kateri se je tudi reartikulirala in raz-
tapljala,205 postala ob sferi umetnosti osrednji način 
generacijske diferenciacije ter vzpostavljanja novega 
v odnosu s starim. Ob tem je popularna kultura – 
praviloma v napetih odnosih z visoko umetnostjo in 
družbeno elito, starejšimi generacijami (kar se kaže 
npr. skozi problematiziranje dolgih las, usnja, nakita, 
sponk itd.), visoko umetnostjo (čeprav so se te skozi 
popularno kulturo tudi legitimirale) in alternativo – 
predstavljala tudi prostor (odpiranja prostorov) svo-
bode, ki se je prelival z in tudi odmikal od amater-
ske kulture v kulturnih domovih in centrih in od 
vsakdanjega življenja, a je vendarle omogočala tudi 

205	 Gl. Pogačar, »E/affect Agropop«.



Martin Pogačar

140

prostor alternativni kulturi, ki se je konec 1970-ih 
začela razumevati kot relevanten družbeni fenomen.

Časnik Delo je leta 1979 poročal o poletnih 
kulturnih dogodkih v Ljubljani, avtor prispevka 
Bojan Kavčič pa je alternativno kulturo umestil 
in pojasnil takole: amatersko kulturo je videl kot 
»podaljšek splošno priznane, institucionalizirane 
oziroma etablirane kulture«, medtem ko alternativna 
kultura »živi prav zunaj prostora tradicionalnih 
kulturniških struktur; nemara bi ga [fenomen] bilo 
mogoče označiti kot množično kulturo, vendar pa 
tega pojma zaradi njegove obremenjenosti s pojavi 
tržne kulture in celo kiča (dr. romani, popevkarstvo, 
narodno-zabavna glasba, pornografija itd.) v našem 
primeru ne moremo rabiti. Zato bomo raje govorili 
o alternativni kulturi.«206

V predstavitvi poletnih dogajanj tistega leta av-
tor zaznava nekaj zanimivih vprašanj, predvsem 
v smislu, da gre za »dobro vidno polarizacijo na 
etablirano, institucionalizirano, elitno kulturo na 
eni strani, in na tisto področje, ki smo ga označili s 
pojmom alternativna kultura, na drugi. Naključje 
je hotelo, da je do te polarizacije v njeni konkretni 
obliki prišlo prav poleti, ko nekatere oblike kulturne 
dejavnosti, ki bi jo utegnile zabrisati, počivajo, zaradi 
česar je toliko bolj očitna.«207 Ob tem sicer spregleda 

206	Bojan Kavčič, »Težnja po svobodni umetniški dejav-
nosti«, Delo, 18. avgust 1979, str. 4. http://www.dlib.si/
listalnik/URN_NBN_SI_doc-64ZIZJH3/4/index.html.

207	 Kavčič, »Težnja po svobodni umetniški dejavnosti«, str. 4.

http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-64ZIZJH3/4/index.html
http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-64ZIZJH3/4/index.html


141

Alternativa

vzajemno pogojenost in konstitutivnost, se pravi 
neko maskirno funkcijo polarizacije, ki ravno v bi-
narni kategorizaciji 'ne vidi' povezave, dopolnjevan-
ja, sposojanja, mimikrije. Vseeno pa avtor opozori, 
da alternativna kultura predstavlja »radikalno kritiko 
prve, obenem pa se s tem že nakazujejo nekatere 
nove rešitve. Seveda ne gre za modno tezo, da smo 
vsi ljudje umetniki, pač pa za zahtevo po prevred-
notenju kulture in umetnosti, torej za neki drugačen 
tip kulture, ki bi omogočal aktivno vključevanje 
največjega števila ljudi.«208

Na drugi strani je samorazumevanje alternative 
oziroma subkulture izrazito poudarjalo, da je ključno 
vprašanje vzpostavljanje razlike, zaradi česar je, tako 
sta zapisali Marina Gržinić in Zemira Alajbegović v 
Punk Problemih, »ljubljanska subkulturna produkcija 
v svoji različnosti nezdružljiva z drugimi umetno-
stnimi praksami v slovenskem kulturnem prostoru, 
toda ravno iz te različnosti beremo njen pomen in 
učinek«. Še več, sta poudarili:

	 Moč ljubljanske subkulturne produkcije je ravno 
v tem, da pri njej ne gre za neko »visoko« umet-
nost, ampak da z uporabo »ustvarjalnih postopkov 
množične kulture, ki niso samo zunanja orodja« 
in z uvajanjem vsebin, ki so bile in so zavezane 
ideološkemu funkcioniranju množičnih medijev 
(seksualna represija, družbena kontrola in ma-
nipulacija, uporaba prepovedanih simbolov ...) 

208 	Kavčič, »Težnja po svobodni umetniški dejavnosti«, str. 4.



Martin Pogačar

142

[ravna] tako, da jih pomensko radikalizira, raz-
kriva »samo temnejšo stran skupka norm, samo 
napise za zidovih zapora«.209

V tem smislu je bila alternativa (tudi skozi svojo 
rabo medijsko-tehnoloških inovacij) temeljno vpeta 
v družbeno-politične kompleksnosti in antagoniz-
me 1980-ih let, ki so jih protagonisti artikulirali tako 
v odnosu do teh antagonizmov kot tudi do širše 
jugoslovanske in mednarodne situacije tistega časa 
(drobljenje socializma, vzpon neoliberalizma). Pri 
tem je z ozirom na vprašanje odnosa do umetniških 
postopkov ter uporabe medijskih tehnologij v kon-
tekstu vzpostavljanja alternativne kulture poveden 
odziv skupine Laibach na poročanje medijev o 
'škandalu' na predstavi na zagrebškem bienalu leta 
1983. Odziv skupine ubira prepoznavno 'ideološko' 
formo, a ravno zaradi tega ob hkratni tematizaciji 
metod in specifik ter ambicij uporabe medijskih 

209	  Marina Gržinić in Zemira Alajbegović, »Ljubljanska 
subkulturna scena«, Problemi, let. 21 (1983), št. 236/237, 
str. 26. Na tem mestu poudarek, da alternativna sce-
na oziroma prakse, dogodki in ljudje, ki so to sceno 
soustvarjali, niso bili omejeni samo na Ljubljano ozi-
roma na večje urbane centre. O nasprotnem govori 
Rajko Muršič v poglobljeni študiji Trate vaše in naše 
mladosti: zgodba o mladinskem in rock klubu (Ceršak: Sub-
kulturni azil, 2000); gl. tudi Rajko Muršič, »Rokovska 
alternativa na Štajerskem – Prenovljena civilna družba 
ali nostalgija?«, v: Bili ste zraven, Zbornik o rock kulturi v 
severovzhodni Sloveniji, uredili Gorazd Beranič, Dušan 
Hedl in Vili Muzek (Pesnica: Frontier, Ptuj: KID, Ljubl-
jana: Salomonov oglasnik, 1994).



143

Alternativa

tehnologij in strategij predstavlja dober vpogled v 
dinamiko 'alternativnjenja':

	 Celoten avdiovizualni program [ je bil začrtan] 
simultano multimedialno, sestavljen [ je bil] iz 
vokalno-instrumentalnega dela (glasbe, teks-
ta), iz dveh video trakov LAIBACH produkcije 
('Noč čarovnic', 'Documents of oppressions’), 
sinhronega video prenosa nastopa preko osmih 
monitorjev in iz projekcije dveh filmov (900 
m dolgega – 35 mm – filma o zgodovini nove 
Jugoslavije z naslovom »Revolucija još traje« ter 
super 8 mm filma LAIBACH) [...]. Potrebno je 
poudariti, da nastop LAIBACHA zavestno pre-
sega formo rock koncerta (upoštevajoč sicer vsa 
njegova formalno-vsebinska določila) in v obliki 
interdisciplinarne umetniške akcije sestopa v 
tista področja, ki so nam kot takšna znana skozi 
zgodovino umetnosti – predvsem 20. stol. – od 
pojave dadaizma naprej. Predstava LAIBACHA 
je spoj medija filma, tonske umetnosti, teatra in 
svojevrstnega prostorskega likovnega oblikova-
nja (mixed media) s koreninami v bruitističnih 
in fluxus akcijah, kakršne so izoblikovali tudi 
John Cage, Nam June Paik, Josef Beuys ali Robert 
Rauschenberg. Tradicionalno uživanje v kon-
templaciji objektov se pri nastopu LAIBACHA 
izgubi; akcija vzpodbuja delovanje in oblikovanje 
zavesti skozi močna, s pomeni nabita doživetja. 
Intenziviranje senzibiliziranja publike se med 
nastopom psihološko poglobi s konfrontacijo 



Martin Pogačar

144

presenetljivih, provokativnih doživetij, ki su-
bjekta – gledalca – soudeleženca omajejo v za-
nesljivosti njegovih običajnih izkušenj.210

d.	 Kritične opredelitve fenomena

Pojem alternativna kultura oz. alternativa, včasih v 
povezavi s subkulturo in kontrakulturo, je bil pogosto 
tematiziran tako v družboslovni in humanistični 
periodiki ter uporabljen tudi v dnevnem časopisju, 
zlasti od 1970-ih let naprej. Koncept, pozicioniran 
v (nasprotju) odnosu tako do popularne, sredinske 
oziroma etablirane kulture kakor deloma tudi do 
subkultur in kontrakulture, je bil pogosto uporabljen 
kot družbeno dejstvo in samorazlagajoči koncept. 
Vendar pa je bil, kot smo videli že zgoraj, v kritični 
javnosti, med študenti in intelektualci ter protago-
nisti na sceni deležen tudi bolj kritične, teoretsko-
-konceptualne obravnave, kar je zlasti opazno od 
začetka 1980-ih let naprej. Sociolog Gregor Tomc je 
družbeno-politično razmerje med glavnimi akterji 
oziroma »temeljno socialno klimo« shematiziral 
tako, da je v odnos postavil šest kategorij: obči repre-
zentanti politične volje (vojska, policija, šola, družina); 
uradna ideologija, kot jo definira partija in posredujejo 
transmitivne institucije (šola, dominantni mediji); 
alter ideologija (nosilci alternativnih ekspektacij, ki 
prek mladinskih medijev ustvarjajo alternativno 

210	 Laibach, »Laibach: nastop na zagrebškem glasbenem 
bienalu«, str. 384.



145

Alternativa

socialno klimo); alter ustvarjalci (bendi, posamezni 
ustvarjalci); alter institucije (Radio Študent, ŠKUC, 
Forum, FV, MC); alter dejavnosti (zbiranje alternativ-
cev, pankerjev). Skozi to shemo je identificiral štiri 
kategorije konfliktov, kjer se alternativna javnost, 
alternativni ustvarjalci in alternativne inštitucije 
'spopadajo' z občimi in partikularnimi reprezen-
tanti politične volje, ter konflikt med alternativo in 
predstavniki uradne ideologije.211

Prav teoretska obravnava alternativne scene, mor-
da zlasti očitno sprožena z »nazi punk afero« ter 
kasneje z zagato s posterjem za Dan mladosti leta 
1987212 in ne nepovezano alterkacijo med državo in 
skupino Laibach, je alternativo/alternativno sceno 
kot družbeni fenomen na neki način normalizirala, 
saj jo je postavila v polje resne diskusije. Poleg tega 
pa je prav Laibach ponudil mehanizem artikulacije 
alternativnosti skozi civilno družbo. Tomaž Mastnak, 
avtor 'apologetske' kolumne, takole razloži:

	 [K]ako je delovala moja apologia? Obrambo sem 
utemeljil na 'civilni družbi'. Laibach sem inkorpo-
riral v civilno družbo. Tako o Laibachih nisem 
pisal tako, da bi dokazoval moč civilne družbe, 
ampak sem o civilni družbi pisal tako, da bi legi-
timiral Laibach. Civilna družba ni bila zgolj opi-
sni koncept, ampak je imela močno normativno 

211	 Gregor Tomc, »Spori in spopadi druge Slovenije«, v: 
Punk pod Slovenci, str. 14, 15.

212	 Gl. »Vidmar, Igor«, https://enciklopedija-osamosvojitve.
si/clanek/vidmar-igor.

https://enciklopedija-osamosvojitve.si/clanek/vidmar-igor
https://enciklopedija-osamosvojitve.si/clanek/vidmar-igor


Martin Pogačar

146

konotacijo. Do srede 1980-ih je civilna družba 
postala postulat, ideal, imperativ. Predstavljala je 
najvišjo vrednoto, summum bonum. In ker so bili 
Laibach del civilne družbe, so bile omejitve, ki so 
jih bili deležni, nelegitimne. Če so se oblasti želele 
pokazati kot legitimne, so morale 'brezumne' in 
'iracionalne' odločitve, s katerimi so skupini od-
rekle ime, odpraviti.213

Presek in pestrost, večsmernost in večravninskost 
dogajanja in delovanja tako kulturne in umetniške 
produkcije alternativne scene, kakor tudi tema-
tizacije vznikajočih in svežih fenomenov ponuja 
dokument časa, zbornik Punk pod Slovenci iz leta 
1985. Zbrana besedila vključujejo poobjave iz ča-
sopisov ter vrsto dokumentov, med drugim tudi 
številna besedila, ki ponujajo presečni vpogled v 
debate o alternativi, teoriji in konceptualizaciji ter 
praksi. Psiholog Bogdan Lešnik je relevantnost al-
ternative videl tam, »kjer komercialno in ideološko 
(če ideološko pomeni glede na obče vrednote in 
norme) obrobne prakse in produkcija ustvarijo 
lastno distribucijsko mrežo. Analiza takih praks in 
produkcije osvetljuje marsikatero neprepoznano 
razmerje v osrčju kulturnega življenja. Na svojih 
obrobnih pozicijah pa predstavljajo alternativo 
birokratskim in oligarhičnim mehanizmom po-
sredovanja kulturnih vrednot.«214

213	 Mastnak, »Civil Society and Fascism«, str. 281.
214	 Bogdan Lešnik, »ŠKUC, Forum, alternative«, v: Punk pod 

Slovenci, str. 428.



147

Alternativa

Sociolog Braco Rotar je v prispevku »Alternativna 
kultura« zapisal, da je konceptualizacija alternativne 
kulture napačen izraz, zato bi bil bolj primeren izraz 
marginalna kultura. Ta pa je presplošen, ker »ne 
gre za marginalno kulturo nasploh ali za kulturo 
marginalnih družbenih skupin [...] temveč za prav 
določeno marginalno kulturo, tisto, ki je obstoječemu 
kulturnemu sistemu zmožna producirati – ne 
alternative, to je konec koncev nadomestila, 
temveč – prodorne točke, ki vodijo v razvoj, to je 
v spremembo kulturnega sistema, četudi ostanejo 
sestavine tega sistema enake«.215 Ob tem je Bogdan 
Lešnik alternativi priznaval relevantnost tam, kjer 
obrobnim praksam in produkcijam omogoča 
ustvarjanje lastne distribucijske mreže, in sicer zlasti 
zato, ker ta predstavlja alternativo birokratskim in 
oligarhičnim mehanizmom posredovanja kulturnih 
vrednot.216 Na tem mestu je na mestu Tomčev 
komentar iz posebne izdaje Punk Problemov:

	 Tisti del sodobne kulture, ki se že ob nastanku 
veže na in raste iz obstoječe vladajoče kulture, je 
od samega začetka sterilen produkt. V glasbenem 
ustvarjanju nastajajo tako generacije reproduk-
tivcev in laboratorijskih proizvajalcev zvokov, 
glasbenih proizvajalcev za glasbene kritike. So-
dobna tako imenovana eksperimentalna glasba 
je specifična po tem, da ni nikoli imela javnosti, v 

215	 Braco Rotar, »Alternativna kultura«, v: Punk pod Slovenci,  
str. 430.

216	 Lešnik, »ŠKUC, Forum, alternative«, str. 428, 430.



Martin Pogačar

148

interakciji s katero bi se razvijala. Proizvaja se za 
Človeštvo, to je za nikogar. Živa ustvarjalnost pa 
je popularna v tem smislu, da doživlja kreativen 
odmev pri delu sodobnikov, da odraža njihove 
avtentične življenjske dileme in potrebe. Resnič-
no ustvarjanje je možno le v primeru obstoja tega 
feedbacka med ustvarjalcem in živim ustvarjal-
nim okoljem.217

Poudarek na ustvarjalnosti v kombinaciji z Lešni-
kovim mnenjem glede alternative birokratskim me-
hanizmom dopolnjuje Rotarjev pogled na margi-
nalnost, ki jo ta razume v smislu, da »zajema široke 
sloje: mladino, delavce, tujce, ipd. torej vse tiste, ki 
so bodisi predmet dominacije vladajočih skupin, 
bodisi so sovražno nastrojeni zoper dominacijo«. 
Rotar dodaja, da je kulturna dejavnost teh skupin 
»'nujno' dopolnilo vladajoče kulture, to je neogib-
na sestavina kulturnega sistema, ki je za vladajočo 
optiko nasprotje, glede na katero se vzpostavlja kot 
pravna kultura. Vladajoča kultura potrebuje za svoj 
obstoj marginalne kulture, ki jih klasificira kot ne-
kulturo, protikulturo, subkulturo. Tolerira pa jih, 
dokler jih obvlada.«218

In slednje je ključno. V času okoli leta 1983, nadaljuje 
Rotar, so institucije vladajoče kulture izgubile del 
kontrole nad kulturnim sistemom in si prizadevale 
obnoviti prejšnje stanje. V tem pa vidi »nevarnost 

217	 Tomc, »ApoKAliPtični PARADIŽ«, str. 7.
218	 Braco Rotar, »Alternativna kultura«, v: Punk pod Slovenci, 

str. 430.



149

Alternativa

za naš kulturni razvoj. Vladajoča kultura je namreč 
po definiciji avtarkična, vase zaprta in represivna.« 
Zato se lahko zlije z državnim aparatom kot nosilcem 
etatističnega obnašanja, kulturnim novostim pa se 
»postavlja po robu s konzervatizmom (moralnim in 
formalističnim, ki ju predstavlja kot vsebino) v obliki 
kriptodržavne (dušebrižništvo) kontrole«.219 S tem pa 
v odnos med državo in družbo na eni ter alternativo 
kot družbeno skupino na drugi strani vnaša averzijo, 
gradi jez in v temelj odnosa dejansko vgrajuje vse 
izrazitejšo nestabilnost, ki pa se prav skozi odnos do 
alternative začne kazati tudi kot (rekurzivna) težava z 
upravljanjem lastne oblastniške prakse in identitete. 
Tako stanje zahteva vse več kontrole, vse več kontrole 
pa generira vse več odpora.220 

S kontrolo želi vladajoča kultura doseči dva cilja: 
da »zavre množičnost njej neustreznega kulturnega 
gibanja in si olajša kontrolo. To kontrolo še stopnjuje 
tako, da prek množičnih medijev (kot denimo 
[zgoraj omenjena] TV oddaja o skupini Laibach) 
lansira dezinformacijo oz. polovične informacije, 
hkrati pa filtrira informacije, ki ne prihajajo iz 
njenih virov.«221

V kontekstu drobljenja oblastne in ideološke av-
toritete in reakcije skozi aplikacijo prisile in kon-

219	 Rotar, »Alternativna kultura«, str. 430.
220	 O družbi nadzora oziroma kontroli gl. Gilles Deleuze, 

»Postscript on the Societies of Control«, October, let. 59 
(1992); gl. tudi Hartmut Rosa, The Uncontrollability of the 
World (Cambridge: Polity, 2020).

221	 Rotar, »Alternativna kultura«, str. 431.



Martin Pogačar

150

trole je alternativa, alternativna kultura oziroma 
debata o njej kot praksi izpostavila še dva relevantna 
in povezana vidika: konceptualnega in prostor-
skega oziroma infrastrukturnega. Z vidika prvega, 
denimo, je filozof Aleš Erjavec alternativo razumel 
v vlogi širjenja pomena »kulture«, kar je opazoval v 
dveh smereh: najprej gre za

	 širjenje tehničnih možnosti osvajanja novih me-
dijev, ki segajo od pridobitve domovinske pravice 
stripa do videa. Poleg tega (in predvsem) pa gre za 
idejno in duhovno širjenje, torej za spoznavanje, 
sprejemanje in konfrontacijo z novimi idejami 
(kulturnimi, umetnimi, umetniškimi, pa tudi 
političnimi), normami itd. Prvi vidik je krat-
koročno manj na očeh, a verjetno skoraj enako 
zahteven kot drugi, potrebuje namreč materialna 
sredstva (denar, prostore, ljudi), kontinuirano 
delo in dejavnost, a ker je povezan z drugim, tj. 
dejanskim dogajanjem, pa naj bo to dogajanje, 
koncert ali navsezadnje stil vedenja in oblačenja, 
je nujno pod udarom etablirane kulture in pred-
vsem vladajoče miselnosti, ki se po zakonitosti 
človeške duševnosti upira neznanemu.222

Pri tem je izpostavil, da je »tako imenovana alter-
nativna kultura de facto, navkljub možnim deklara-
cijam o nasprotnem ter navkljub očitku o ne-kultur-
nosti s strani etablirane kulture, vzpostavljala nujni 

222	 Erjavec, »Tako imenovana alternativna in etablirana 
kultura«, str. 433.



151

Alternativa

most med elitno in masovno kulturo, med tradicijo in 
avantgardo ali modernizmom, postmodernizmom 
in kar je še takšnih pojmov«. 223 Opozoril pa je tudi 
na rabo kvalifikatorja »tako imenovana«, to pa zato, 
ker da »ta kultura danes ni več alternativna, in to zato 
ne, ker nastopa v precejšnji meri mimo etablirane 
kulture, vendar pa v nekem nezavednem sožitju in 
simbiozi z njo«.224 Pri tem Erjavec izpostavlja, in to 
je pomembno v luči notranje dinamike razvoja in 
sprememb vsakega gibanja, prehajanje 'alternativ-
cev' med 'etablirance': »[K]reatorji ali sopotniki tako 
imenovane alternative so danes aktivni v tej etablirani 
kulturi, čeprav je vprašanje, koliko imajo vpliva in že-
lje spreminjati ne le repertoar, marveč tudi kulturno 
politiko in javno zavest in mišljenje nasploh.«225 V tem 
smislu je pomemben poudarek Radmile Pavlović 
v uvodniku druge številke Punk Problemov, saj kaže 
na temeljno strukturno pogojenost in vsaj začasno 
odvisnost med družbenimi (pod)sistemi, pa tudi na 
razmerja avtonomnosti:

	 Konstitutiven za vsako 'Gibanje' je šele refleks 
v državnih institucijah oz. ideoloških aparatih 
države, nikakor pa ne njegova samoumestitev oz. 
neumestitev, niti ne njegova eksplicitna ali im-

223	 Erjavec, »Tako imenovana alternativna in etablirana 
kultura«, str. 433.

224	 Erjavec, »Tako imenovana alternativna in etablirana 
kultura«, str. 433.

225	 Erjavec, »Tako imenovana alternativna in etablirana 
kultura«, str. 433.



Martin Pogačar

152

plicitna želja po določeni poziciji. Seveda pa ne 
moremo točno določiti mesta, kjer subkulturna 
produkcija, konstituirana kot taka, izgubi avto-
nomnost toliko, da izgubi tudi prvotno pozicijo, 
to je proces.226

Opozorim lahko tudi na prehajanje 'alternative 
v mainstream' in razvodenenje zunanjskosti. Če so 
bili na začetku 1980-ih pankerji problematični zara-
di videza, zvoka in 'družbenega sporočila', se je tako 
s popularizacijo alternativnih akcij in dogodkov – 
recimo za aktivnostmi v okviru Foruma in gale-
rije ŠKUC, pa s festivalom Novi Rock,227 in tudi že 
omenjenim nastopom Laibach na bienalu v Zagre-
bu leta 1983228 – kot z odraščanjem oz. staranjem 
alternativa po eni strani normalizirala. Ob tem se 
je skozi delovanje alternativne subkulture 1980-ih 
v času gospodarske krize polje artikulacije druž-
bene kritike v sferi umetnosti in kulture odpiralo 
v širšo javno sfero in v tem smislu prispevalo k 
drobljenju partijsko strukturiranega političnega 
polja, kjer se je, tudi v zavzemanju za 'slovensko 
besedo' (kar je imelo v Jugoslaviji dolgo tradicijo in 
odzvanja tudi v retoriki gospodarske naprednosti, 

226	 Radmila Pavlović, »K uvodniku?«, Punk Problemi, let. 21 
(1983), št. 236/237, str. 11.

227	 Igor Bašin, Novi rock, rockovski festival v Križankah, 1981–
2000 (Maribor: Subkulturni azil, 2006).

228	 Laibach, »Laibach: nastop na zagrebškem glasbenem 
bienalu«; gl. tudi NSK, From Kapital to capital, Neue Slowe-
nische Kunst, An Event of the Final Decade of Yugoslavia



153

Alternativa

takrat popularnem občutku izkoriščanosti itd. in 
občutka jezikovne marginaliziranosti), kot stranski 
produkt odprl prostor za artikulacijo etnoroman-
tičnih in vse bolj etnonacionalističnih političnih 
idej in konceptualizacij.

Kot obrobno ilustracijo lahko pri tem navedemo 
fenomen pop-rock skupine Agropop, ki je skozi 
'šaljivo identifikacijo', izoblikovano s parodiranjem 
podeželja in ruralnosti ter socialističnih simbolov 
(zvezda, srp in kladivo), vzpostavila prostor za ar-
tikulacijo in identifikacijo s slovenskim naciona-
lizmom. Pri tem je pomemben vidik parodičen 
pristop k uprizarjanju domoljubja kot 'alternative' 
oziroma tistega 'nekaj drugega' v odnosu do sis-
tema, ki se izraža skozi na videz nedolžno zaba-
vo in hkratni skozi parodijo artikuliran odmik od 
socializma. Pri tem deloma posvaja alternativne 
topose kritike (uporaba simbolov na koncertih je 
videti kot poskus kopiranja pretirane identifikacije), 
a nenazadnje predstavlja afektivni, popularno kul-
turni okvir sprejemanja in uvajanja etnonacionalno 
utemeljenih praks 'drugačenja'.229 V recenziji plošče 
»Pesmi s Triglava« v Glasbeni mladini je bilo zapisa-
no tako: »Druga plošča skupine Agropop je logično 
nadaljevanje prvenca, le da imamo tu namesto tako 
imenovanega novega partizanstva opraviti z izrazitim 
slovenskim patriotizmom, roganjem priseljencem 
iz drugih republik in ne nazadnje z zamislimi, ki se 

229	 Pogačar, »E/affect Agropop«.



Martin Pogačar

154

že približujejo skrajnemu patriotizmu – to pa vemo, 
kaj pomeni.«230

Agropop je tako s svojo formo in vsebino po eni 
strani zajahal alternativni sentiment, a ga v procesu 
tudi modificiral, celo zbanaliziral. Punk je postavljal v 
ospredje družbeno kritiko in ustvarjalno izražanje vsaj 
obrobnih družbenih in umetniških posameznikov in 
gibanj: »Punk je glasbeno gibanje, okoli katerega se je, 
kot okoli vsake žive ustvarjalnosti, razvila skupina ljudi 
z določenimi vrednotami, pogledi in usmeritvami do 
resničnosti. In ta skupina je izstopila iz dominantnega 
sveta in zahteva pravico do drugačnosti.«231 Na drugi 
strani se je Agropop s 'šaljivim nacionalizmom' ter 
s ponudbo bukolično-kvazi-kritiškega imaginarija 
lahkotne zabave in nedolžno zabavljaškega etnoe-
ksluzivizma vulgariziral in uglasil z etnonacionalnim 
sentimentom, ki je prevladal ob koncu 1980-ih in se 
zavlekel dolgo v prehod v tržni kapitalizem.

A vrnimo se h kritičnim obravnavam alternative. 
Filozof Lev Kreft je v Mladini (poobjavljeno v Punk pod 
Slovenci) izpostavljal neustreznost pojma, s čimer je 
interveniral tudi v širšo zgodovino zgoraj omenjenih 
debat o pojmu:

	 Očitno je, da sam pojem alternative ni videti 
dovolj primeren za oznako tega, kar se zadnjih 
nekaj let v študentski in obrobni kulturi dogaja. 
Vsekakor ni primeren, če ga skušamo razumeti 

230	 Krokar, »Agropop: Pesmi s Triglava (ZKP RTV Ljubl-
jana)«, Revija GM, let. 17 (1987), št. 5, str. 24.

231	 Tomc, »ApoKAliPtični PARADIŽ«, str. 16.



155

Alternativa

v zgodovinskem kontekstu, saj je alternativnost 
programov [...] bolj opredeljena s prostorom, v 
katerem nastajajo, kot pa z zgodovino pojma alter-
nativnosti. Pri nas namreč še vedno neomajno in 
trdno stoje tako imenovani osrednji in nacionalni 
kulturni program in institucije, ki za razliko od sta-
nja v mnogih drugih državah še zdaleč niso uspeli 
vsrkati vase gibanj in teženj, pa tudi tehnologije 
in organizacije dela, ki jih ponujajo umetnostni 
tokovi dvajsetega stoletja.232

Kreft je kritiko usmeril najprej na polje alterna-
tivne kulture kot ambicije po drugačni, novi kulturi, 
in pri tem vzpostavil primerjavo z umetnostnimi 
avantgardami ter njihovo ambicijo po novi kulturi, 
ki »niti ni alternativa obstoječe kulture, še manj pa bi 
jo zmogla iztisniti, prerasti, izničiti in nadomestiti«.233 
Poleg tega kritiko alternativnosti izreka tudi v odnosu 
do družbe: »Prav tako ta kultura ni kaka alternativa 
obstoječe družbe, čeprav lahko in tudi hoče biti njena 
kritična komponenta, saj nastaja v študentskih kultur-
nih centrih, ki z vsemi svojimi programskimi in struk-
turnimi izhodišči izhajajo iz temeljev socialističnega 
samoupravnega družbenega sistema in procesa.«234 
Zaključi, da je alternativna kultura, ki nastaja v okvi-
ru teh centrov, lahko alternativa razsvetljenskemu 
konceptu centrov (»Kulturni dom v vsako vas« ali 

232 	Lev Kreft, »O alternativni kulturi«, v: Punk pod Slovenci,  
str. 427.

233	 Kreft, »O alternativni kulturi«, str. 427, 428.
234	 Kreft, »O alternativni kulturi«, str. 427, 428.



Martin Pogačar

156

mladinski center kot prostor razmaha ustvarjalnosti 
mladih) ali nacionalno predstavniškemu konceptu 
Cankarjevega doma kot središča za slovenstvo po-
membnih dejavnosti,235 saj da se v »to tako imenovano 
alternativno kulturo, ki jo včasih preveč poudarjamo 
[...] torej dejansko umešča vse tisto, čemur osrednja in 
nacionalna kultura ni sposobna zagotoviti prostora 
za delovanje in razvoj«.236 Na Kreftovo pisanje se je 
odzval Tomaž Mastnak, ki je zapisal, da

	 če kje lahko opazimo senzibilnost za nove toko-
ve v sodobnem socializmu [...] potem jih lahko 
v tej alternativni kulturi. Ta kultura, kakorkoli že 
jo imenujemo, pometa ne le s starokulturnim in 
starolevičarskim pojmovanjem alternativnosti, pač 
pa tudi z novolevičarskim. Koncept alternative kot 
rušenja oziroma zrušenja obstoječega je v določe-
nem smislu zastarel. Gre za to, da si izbojujemo 
prostor pred tem obstoječim: prostor avtonomne-
ga delovanja in – vse bolj – sploh življenja.237

O alternativi in subkulturi kot konceptu sta v Punk 
Problemih ob sklicevanju na že omenjenega sociologa 
(sub)kulture Dicka Hebdigea238 razmišljali tudi Marina 
Gržinić in Zemira Alajbegović:

235	 Kreft, »O alternativni kulturi«, str. 427, 428
236	 Kreft, »O alternativni kulturi«, str. 427, 428.
237	 Tomaž Mastnak, »Vloga in možnost delovanja tako 

imenovanih alternativnih kulturnih centrov v Ljubljani 
in Sloveniji«, v: Punk pod Slovenci, str. 432.

238	 Hebdige, Subculture, The Meaning of Style.



157

Alternativa

	 Kajti ravno izraz subkulturna označuje mehanizme 
nastajanja in delovanja te scene – njeno nemožnost, 
da dejansko funkcionira kot množična kultura, ki 
je pogojena z nezmožnostjo vključevanja v central-
ne množične medije, ter prostorsko in finančno 
kriznimi pogoji; beseda subkulturna se nam zdi 
primerna, ker se je uporabljala še prej; »... imela 
je svoje mesto v sociologiji« (Dick Hadbige) in je 
glede na zgodovinski kontekst bolj primerna kot 
izraz alternativa. D. Hadbige uporablja celo izraz 
subordinirana kultura. Tista subkulturna delova-
nja, posamezniki in skupine, za katere pa se zdi, da 
so v »neki bolj celoviti« obliki v obtoku množičnih 
medijev, so to le zato, ker jih predtem ali v samem 
obtoku ponujajo kot politične ekscese – mislimo 
na skonstruirano afero 4R (četrti rajh) pred dvema 
letoma v Nedeljskem dnevniku ter na televizijsko 
oddajo in odmeve, ki jih je proizvedla predstavitev 
skupine Laibach.239

Alternativa kot praksa in premislek, kot obrobna 
subkultura in celo kot eksces se torej vzpostavlja 
zlasti v polju (popularne) kulture in politike, in s 
tem neizbežno v odnosu do dominantne oziroma 
sredinske kulture, pa tudi ideologije in politike, do 
običajnega in ustaljenega. Tako kaže na sistemske 
omejitve, inercijo, rigidnost dominantnega, hkrati 
pa se v so-konstitutivnem procesu, kjer sicer vlada 

239	 Gržinić in Alajbegović, »Ljubljanska subkulturna scena«, 
str. 26.



Martin Pogačar

158

nesorazmerje moči med centrom in obrobjem, 
izrazijo tudi omejitve in antagonizmi alternative. 
V uvodniku Punk Problemov leta 1983 je Radmila 
Pavlović zapisala:

	 Ideološki aparati države v obrambi asimilirajo 
alternativno produkcijo, jo očistijo determinira-
joče avtonomnosti, jo cenzurirajo, kar vključuje 
tudi prikrivanje cenzorskega mesta, prevzemajo 
odgovornost za distribucijo, reklamo in prodajo 
(pač funkcije medijske produkcije oz. reprodukci-
je) in jo tako afirmirajo v vladajoči kulturi. Če bi se 
zajebavali, bi rekli, da jo konstituirajo kot kulturo.

	 Vladajoča ideologija se reproducira/totalizira z 
potvorbo/asimilacijo sebi ogrožajočih/razkrin-
kavajočih elementov.

	 Kamorkoli se potemtakem neko gibanje umesti 
ali ne umesti v obstoječem razmerju sil, ga ide-
ološki aparati države umestijo na sebi konstiti-
rajoče mesto.240

A kot je leta 1984 za slovensko situacijo ugotavljal 
Mastnak, s čimer je razložil temeljni mehanizem 
produkcije alternativnosti v odvisnosti od 
samorazglašenega nasprotja, pa alternativa hkrati 
in vendarle

	 po samodefiniciji ni le sfera drugače mislečih, pač 
pa obenem tudi že sfera svobode. A kakor se ta dru-
gačnost vzpostavlja v odnosu do oblasti, do vlada-

240	 Pavlović, »K uvodniku?«, str. 11.



159

Alternativa

jočega režima produkcije in reprodukcije življenja, 
tako se tudi to svobodo terja in si jo prisvaja v odnosu 
do oblasti. To je zato vedno le moja svoboda, in da 
bi jo imel in izkazoval, potrebujem nasprotnika, 
potrebujem oblast oziroma njene simbole: paro-
le, embleme, policaje, oficirske uniforme [...]. Ta 
svoboda je neavtonomna, v njej sem odvisen od 
nasprotnika (nasprotnika svobode), posreduje pa 
se preko instanc in mehanizmov nesvobode.241

Do teh mehanizmov se alternativna kultura opre-
deljuje in oddaljuje, a jih hkrati ne nujno in brezpriziv-
no izključuje: potrebuje jih za lastno artikulacijo, neiz-
bežno zamejitev, s tem pa, nenazadnje, za lasten obstoj. 
Ko teh mehanizmov ni več, se mora alternativa – 
ali kakršno koli drugo gibanje – izumiti na novo (po-
doben mehanizem je opredeljen zgoraj, v kontekstu 
konca vietnamske vojne). Povedano drugače, sledi 
razvoj dogodkov, ki niso nujno načrtovani in zaže-
leni, a izvirajo iz sinergije procesov, ki proizvedejo 
novo oziroma redefinirajo staro (gl. Fochtovo misel 
na začetku gesla). V tem smislu lahko razumemo 
tudi alternativo, ki je bila ob odpiranju novih prosto-
rov hkrati vedno tudi ujeta v procesualnost lastnega 
delovanja, lastne temporalnosti, ambivalentnosti 
in antagonizma, ki prav tako predstavlja pogoj in 
manifestacijo spremembe. Skozi svoje delovanje in 
razvoj se je alternativna kultura na neki način nor-
malizirala, od obrobnega ekscesa, ki je bil pogosto 

241	  Mastnak, »Alternativa je kurba«, str. 422.



Martin Pogačar

160

izveden v skritih, nenamenskih prostorih, klubih in 
tudi zasebnih stanovanjih, je tako počasi prodirala 
v prostore sredinske, etablirane kulture (ali jih je s 
tem zavzemala, je drugo vprašanje, vsekakor pa jih je 
spreminjala). Tako je recimo Gledališče sester Scipion 
Nasice Dragana Živadinova leta 1986 s predstavo »Krst 
pod Triglavom« stopilo v Cankarjev dom.242 Skozi ta 
dogodek lahko alternativo razumemo kot širok in 
raznolik, notranje močno diferenciran in antagoni-
stičen (skratka nezaključen in vsekakor ne-totalen) 
splet idejnih in afektivnih delovanj in praks, ki so 
skozi lastno postajanje uspele priti v prostor eta-
blirane, sredinske kulture in, kar je bistveno, v tem 
procesu tudi spremenile ne samo prostor kulture in 
umetnosti, ampak tudi širše.

Ti procesi pa so nujno (so)pogojeni z razmerjem 
silnic med oblastnim iskanjem statusa quo (kar je 
ambicija vsake oblasti, hkrati pa je želja po stabilnosti 
tudi inherentni del »ljudske volje«, slednja pa zato 
primeren cilj oblastniškega delovanja); medijsko-po-

242	  Jasmina Založnik opozarja, da je Cankarjev dom, 'pod-
zemna kulturna votlina' (pod vodstvom Mitje Rotovnika 
in Gorana Schmidta kot vodje gledališkega in filmskega 
oddelka), razumel, da lahko pritegne občinstvo skozi 
privabljanje novih kulturnih in umetniških pojavov, 
zato je v skladu s tem od začetka 1980-ih let gostil »evro-
pske aktualne sodobnoplesne in gledališke produkcije, 
s katerimi je uspešno nagovoril progresivne generacije 
'punkerjev' [poleg tega pa je bil CD] tudi koproducent 
novih izvedbenih umetniških praks, vključno s skupi-
nami Borghesia, GSSN in NSK«; Založnik, Zavzemanje 
prostorov, str. 95.



161

Alternativa

litičnim kan(ib)aliziranjem procesov in dogodkov, 
ki ta status quo spodjedajo, ga rekontekstualizirajo 
in razkrivajo v lastni nezadostnosti; ter, neizbežno, 
biološko-družbenimi pogoji, v smislu odraščanja in 
odmiranja starih in prihajanja novih generacij, ki se 
formirajo v različnih časih skozi različne izkušnje 
in neizbežno pridejo v generacijski konflikt. Nena-
zadnje pa je tudi ta konflikt dodatno izpostavljen 
znotrajgeneracijskim antagonizmom (kot omenjeno 
zgoraj), ki izvirajo iz notranje nehomogenosti, plura-
lizma in (razredne, idejnonazorske, osebnostne) 
heterogenosti določene generacijske skupine, tako 
v ideološkem in razrednem kot tudi osebnostnem 
in psihološkem smislu.243

e.	 Vprašanje prostorov (in) svobode

V zgoraj omenjenem zapisu je Tomaž Mastnak iz-
postavil tudi pomemben vidik percepcije in družbe-
nega (ne)sprejemanja alternative: »[N]i idejno vpra-
šanje le oziroma toliko to, kaj je ta obrobna kultura, o 
kateri razpravljamo, temveč tudi in predvsem to, da 
se ji in kako se ji zapirajo vrata. To je resnica: današnja 
generacija je dobesedno generacija pred zaprtimi 
vrati.«244 To nas pripelje do vprašanja prostorov, ki 

243	 Tomaž Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, Družboslov-
ne razprave, let. 4 (1987), št. 5, str. 91, https://dk.um.si/
Dokument.php?id=114093&lang=slv.

244	 Mastnak, »Vloga in možnost delovanja tako imenovanih 
alternativnih kulturnih centrov v Ljubljani in Sloveniji«, 
str. 433.

https://dk.um.si/Dokument.php?id=114093&lang=slv
https://dk.um.si/Dokument.php?id=114093&lang=slv


Martin Pogačar

162

predstavljajo osnovni materialni in infrastrukturni 
pogoj delovanja vsakršne skupnosti, hkrati pa je 
prostor vedno povezan tudi z vprašanjem svobode 
in nadzora, participacije in so-delovanja.

V knjigi Pomen prostora iz leta 1981 je Braco Rotar 
opozoril na ideološkost arhitekture in urbanizma, 
kar je umestil v dolg zgodovinski lok vse do antične 
Grčije, kjer je javni prostor urbanega vedno znova 
prostor tako vključevanja kakor tudi izključevanja: 
»Racionalna (pravna, geometrična, logična) regula-
cija mesta prav s tem, da zabrisuje očitne razlike med 
lokalitetami, te razlike hkrati naturalizira, tako kot 
prikriva in hkrati naturalizira razredne (ne pa več 
kastnih) razlike.«245 Moderno mesto je ravno tako 
ideološko, takšno je tudi upravljanje prostora (in 
prostorov), in vedno znova vpeto v tradicijo norma-
lizacije in izključevanja. Rotar nadaljuje:

	 Cenzura na ravni mesta je potemtakem totaliza-
cija ene logike, enega tipa funkcionalnosti, ene 
ideološke dominante; tisto, kar današnji funkcio-
nalistični urbanizem obravnava – s sociološkimi 
prispevki ali brez njih – sploh ni mesto, temveč 
snop ekonomskih funkcij, od produkcije, trgo-
vine, prometa do reproduciranje delovne sile in 
uporabe prostega časa (za porabo), ta snop pa tvori 
docela ideološko podobo mesta.246

245	 Braco Rotar, Pomeni prostora (Ljubljana: Delavska enot-
nost, 1981), str. 90.

246	  Rotar, Pomeni prostora, str. 107.



163

Alternativa

Prav v ta prostor in snop, v katerem ni imela zares 
mesta oziroma si ga je jemala in konstruirala sproti, je 
intervenirala alternativna kultura in zlasti alternativa 
1980-ih let. Za institucije sredinske kulture prostor 
delovanja največkrat ne predstavlja pretiranih 
težav, institucionalizirana umetnost ima denimo 
tudi urbanistično in arhitekturno urejene, (infra)
strukturno utemeljene in prostorsko umeščene ter 
financirane materialne pogoje delovanja (opera, 
narodno gledališče itd.). Kot pravita Martina Malešič 
in Asta Vrečko, so bila poleg tega 1980-a leta čas, 
ko sta se »kultura in umetnost odprli množični 
kulturi. Osvojili sta različne prostore, časopise in 
popularna glasila, notranjost bistrojev in bifejev, 
diskotek, bank in hotelov ter tovarniških objektov. 
Televizijski medij je prav tako močno zaznamoval 
obdobje. Na televiziji je bilo mogoče videti številne 
izobraževalne in informativne oddaje s področja 
umetnosti in kulture.«247 Na drugi strani so se, 
tako Malešič in Vrečko, vzpostavile »nove oblike 
(samo)organiziranja in delovanja umetnikov, kot 
so trajne delovne skupnosti ali drugi alternativni 
prostori, ki so delovali vzporedno z uveljavljenimi 
institucionalnimi modeli«.248

247	 Martina Malešič in Asta Vrečko, »Novi prostori, nove 
podobe«, v: Osemdeseta: Slovenija in Jugoslavija skozi 
prizmo dogodkov, razstav in diskurzov, uredil Igor Španjol 
(Ljubljana: Moderna galerija, 2018), str. 46.

248	 Malešič in Vrečko, »Novi prostori, nove podobe«, str. 
46, 47.



Martin Pogačar

164

V tem vsaj navidezno vse bolj odprtem polju 
sta delovali, in ga definirali in preoblikovali tudi 
alternativna kultura in alternativna umetniška pro-
dukcija, ki pa sta se spopadali s težavami tako pri 
financiranju kot tudi pri zagotavljanju prostorskih 
pogojev svojega delovanja, kar je protagoniste in 
protagonistke dogajanja potiskalo v prekarno situa-
cijo (ki se vleče vse do danes), hkrati pa je zahtevalo 
improvizacijo tako v umetniških kot v organizacij-
skih postopkih. V tem smislu se je približala pris-
topu naredi-sam (angl. DIY, do it yourself), ki se je 
zlasti od konca 1950-ih let naprej populariziral na 
Zahodu, predvsem na področju umetnosti in teh-
nologije. In v tem kontekstu se odpre tudi vprašanje 
nastanka oziroma vzpostavitve ter 'obvladovanja' 
prostorov, ki se v pogledu nazaj kažejo kot ključ-
ni prostori kulturnega in umetniškega delovanja 
alternative v tistem času: zlasti Forum (uradno 
ustanovljen leta 1972, z začetki v času pred štu-
dentskim gibanjem) in galerija ŠKUC (leta 1972 sta 
ga ustanovila Univerza v Ljubljani in Univerzitetni 
odbor Zveze študentov), »instituciji, ki organizi-
rata in delno financirata alternativne dejavnosti«, 
čeprav sta imeli, kot opozarja Jasmina Založnik, 
različni shemi financiranja in prostorske razpo-
ložljivosti.249 ŠKUC, recimo, je postal »specifičen 
družbeni in kulturni prostor, produkcijski center 
in prizorišče najrazličnejših dogodkov in projek-

249	 O vlogi prostorov podrobneje pišeta Bratko Bibič in 
Igor Bašin v geslu Rock v opoziciji.



165

Alternativa

tov«,250 financiran pa je bil pretežno projektno in 
je bil do leta 1978 brez lastnih prostorov; nazadnje 
sta se organizaciji med letoma 1981 in 1989 tesneje 
povezali v ŠKUC-Forum.251 Pomembno vlogo je 
igral tudi Radio Študent, ustanovljen leta 1968, ki 
je »predstavlja[l] glavni izvor informacij in zvočnih 
zapisov o dogajanjih na naši in na drugih scenah« 
in je bil po besedah Igorja Vidmarja ključen medij 
za afirmacijo panka.252 Hkrati pa je imel radio kot 
tehnološki fenomen združevalno vlogo, saj je pred-
stavljal prostor fizičnega druženja in sodelovanja za 
ustvarjalce programa, špikerje in druge sodelavce, 
obenem pa je skozi valove odpiral in vzdrževal neki 
drugačen prostor zvoka kot informacije, besede in 
glasbe, s čimer je predstavljal osrednjo medijsko 
infrastrukturo alternativi. Tu je treba omeniti tudi 
vrsto revij in časopisov, kot so recimo Mladina, 
Tribuna in Problemi ter Katedra, ki so skupaj s fizič-
nimi prostori predstavljali mrežo, vzpostavljano in 
omogočano s strani države, ki je tako zagotavljala 
infrastrukturno podstat alternativni sceni, njeni 
umetnosti in družbeni kritiki.

Ob tem sta imela pomembno mesto tudi 
Disko FV, »alternativni disco, ki organizira tudi 
žive nastope«, ter Mladinski center »kot prostor, 

250	 Gl. Barbara Borčić, »The ŠKUC Gallery, Alternative 
Culture, and Neue Slowenische Kunst in the 1980s«, v 
NSK, From Kapital to Capital, Neue Slowenische Kunst, An 
Event of the Final Decade of Yugoslavia.

251	 Založnik, Zavzemanje prostorov, str. 119.
252	 Vidmar, »In the Name of an Idea«.



Martin Pogačar

166

v katerem se lahko odvijajo praktično vse oblike 
alternativne dejavnosti, z izjemo ene, koncertne«, 
včasih pa so se aktivirale tudi lokalne in šolske 
mladinske organizacije in kulturne institucije.253 
Glede Diska FV Jasmina Založnik ugotavlja, da je

	 [s] premišljeno izbiro glasbe Alda Ivančića ter 
radikalnim in tematskim načinom oblačenja 
kuratorjev, organizatorjev in barmanov [...] sku-
pini uspelo te zabave spremeniti v dogodke, na 
katerih je vsak postal izvajalec. Fotografije javnosti 
s preteklih dogodkov so postale del klubske ku-
lise, kjer se je občinstvo nenadoma znašlo pred 
homoerotičnimi in pornografskimi motivi ter 
grafiti (Dušan Mandić), recikliranimi političnimi 
videokronikami ter cenzuriranimi izrezki iz me-
dijev (Tribuna, Problemi, Radio Študent). Takšen 
postopek je mogoče razlagati kot zavedanje o 
potenci posameznikovega teatraliziranega sloga 
in željo po ustvarjanju komunikacijskega omrežja, 
ki izvedbe ne bi več ločevalo od gledalcev/ude-
ležencev, temveč bi jih vključilo v vseobsegajočo 
gledališko izkušnjo.254

Marjan Ogrinc je ugotavljal, da so pri »spremi-
njanju in razvoju ljubljanskega punka v ljubljansko 
subkulturno sceno [pomembno vlogo] odigrala zbi-

253	 Tomc, »Spori in spopadi druge Slovenije«, str. 11.
254	 Založnik, Zavzemanje prostorov, str. 123. Za podrobno 

opredelitev (delovanja) alternativnih prostorov, gl. Kor-
da, »Alter zore«. 



167

Alternativa

rališča in družbena represija nad njimi«. Trgi in lokali 
so prostori, kjer se po Ogrinčevih besedah kaže druž-
beni odnos do subkulture. Pri tem opozarja na lokale 
Medex, Rio in Union ter s tem povezano represijo, 
ki se je v blagi obliki kazala v zavračanju strežbe, v 
bolj trdi pa v 'interakciji' z represivnimi organi, saj je 
posebna skupina UNZ (Uprava za notranje zadeve) 
skrbno nadzorovala dogajanje na pankovski sceni, ter 
izganjanja iz prostorov.255 Prostori so, je takrat zapisal 
Ogrinc, »simbolizirali relativno avtonomen prostor 
subkulture«, ki tudi ni bil brez imanentnih kontra-
dikcij: če je denimo leta 1981 pank dobil svoje »fiksno« 
mesto v FV Disko, s čimer je subkultura »postala bolj 
odprta navzven, krog pripadnikov se je širil«, pa je 
sočasno in »premosorazmerno z oddaljenostjo od 
njenega centra pojemala tudi subkulturna identiteta, 
takrat bolj osnovana na somišljeništvu kot videzu«.256

Glede omenjenih prostorov sta Marina Gržinić 
in Zemira Alajbegović v že omenjenem sestavku 
opozorili:

	 Pomembni dejavniki ljubljanske subkulturne scene 
so RŠ, ŠKUC in FORUM – brez neke določene 
organizacijsko institucionalne osnove bi namreč 
na tej sceni sploh težko prišlo do razvoja lastne 
kulturnoumetniške produkcije: RŠ omogoča in-
formiranje o relevantnih subkulturnih procesih 
v svetu, predvsem o glasbeni produkciji; ŠKUC 

255	 Gl. tudi Tomc, Druga Slovenija, str. 131.
256 	Marjan Ogrinc, »Ni nam do tega, da bi postali zgodo-

vina«, v: Punk pod Slovenci, str. 94.



Martin Pogačar

168

organizira žive nastope tujih in domačih skupin 
in redno predstavlja tisto množico 'detaljev', ki šele 
konstituirajo subkulturno dogajanje: fanzine, pu-
blikacije, kasete, multimedijalne razstave/projekte, 
glasilo; FORUM pa je z uvedbo rednih glasbenih 
večerov punkovske, novovalovske ... glasbe, s kon-
certi in videom ustvaril živo klubsko dogajanje, 
mesto, kjer je možna vsaj simbolična izmenjava 
med pripadniki te scene. Četudi se te kulturno 
umetniške produkcije drži vzdevek drugačnosti, 
kar naj bi označevala za to produkcijo pogosto 
uporabljena beseda alternativa, pa sami producenti 
medijskega dogajanja v tej sceni označujejo svoje 
delovanje kot ljubljansko subkulturno sceno.257

V tej konstelaciji se ni izoblikoval le estetski in 
organizacijski prelom, ampak so imeli pomembno 
vlogo tudi že prej omenjeni procesi spreminjanja 
in sprejemanja drugačnosti kot označevalca 
'alternativnosti' in s tem povezan zgoraj omenjeni 
generacijski dejavnik, kar je dodatno ponazorila 
Zdenka Badovinac:

	 [V]se te klube v FV, v Šiško, skratka vse te prostore, kjer 
se je dalo naslutiti, da je sodobna umetnost, prvič, nekaj 
o čemer sploh ne moremo slišati na faksu, drugič pa 
tudi nekaj provokativnega in družbeno relevantnega 
[hkrati pa je bil to del neke širše skupnosti] ki je imela 
svoje prostore, ki je imela nek svoj podoben mentalni 

257	 Gržinić in Alajbegović, »Ljubljanska subkulturna scena«, 
str. 26.



169

Alternativa

okvir in ki je imela neko, neko podobno kritično držo do 
realnosti, se pravi, da je že tukaj bilo veliko elementov, ki 
so definirali precej jasno to alternativo. Se pravi, tukaj 
govorimo, seveda, o tej skupnosti alternative, ki je bila 
ob koncu 1970-ih let vizualno že zelo prepoznavna. 
To je bil čas, ki bi ga lahko v smislu te neke popularne 
estetike definirali kot čas prehoda od hipi estetike, moji 
kolegi so bili pretežno so še dolgolasi, oblačili smo se v 
jeans, medtem ko se je seveda v začetku 1980-ih to že 
bistveno drugače prepoznavalo na ulici, recimo, so ljudje 
postajali kratkolasi, oblačiti so se začeli v črno, sponkice 
in pojavili so se vsi ti znaki, ki definirajo neki imidž.258

In kakor koli se je radikalnost vzpostavljala od 
znotraj navzven in je bila kot radikalna prepoznana 
tudi (in šele) od zunaj, je vseeno temeljila tudi na 
mehanizmih notranjega (in-group) vzpostavljanja 
skupnosti. To se je odvijalo v neposredni povezavi 
s fizičnimi prostori (druženja) in v povratno-opre-
deljujočih zankah, pripisanih družbenim mestom 
drugosti, radikalnosti, kar je bilo vedno znova ute-
meljeno na afektivnih, intimnih medosebnih od-
nosih med protagonistkami in protagonisti. Marina 
Gržinić danes pojasnjuje mehanizme ustvarjanja 
skupnosti v navezavi s prostorom:

	 Da prideš tam, si moral na nek način bit del te cele 
združbe, teh stotih ljudi, ki so prihajali redno in kjer v 
bistvu nisi rabil nek poseben inštrumentarij ali bese-
dnjak. Prihajal si v svojem pankovskem nekem imidžu, 

258	  Badovinac, v pogovoru z Otom Lutharjem.



Martin Pogačar

170

bolj ali manj provokativnem, tudi po cesti, in vsi tisti 
pankerji so bili kot neke vrste provokativni teater. In 
tam se počutiš doma, izmenjava stvari poteka brez 
velikih kontekstualizacij [...] poslušaš glasbo, točno 
veš, kateri komad je in to ustvarja, bi rekla, to dejansko 
skupnost, skupnost tudi, da si v galeriji in več ljudi dela 
zastonj, ampak delamo skupaj, ker hočemo postavit 
razstavo, dan in noč; greš na filmske produkcije in tam 
v bistvu se pogovarjaš o teh zadevah [...] torej, skupnost 
je dejansko bila formirana, ni bila velika, ampak ljudje 
so bili skupaj.259

In prav zadnji poudarek je v tem primeru ključen: 
prostori namreč omogočajo druženje in (so)delova-
nje, kar v praktičnem smislu pomeni organizacijo 
koncertov, predavanj ter vrsto drugih ustvarjalnih 
in prostočasnih dejavnosti, ki predstavljajo nujni 
pogoj za artikulacijo angažiranega delovanja, kar 
je v oblastni perspektivi oziroma perspektivi pre-
ostale družbe pogosto razumljeno kot odklonskost 
oziroma transgresija. V primeru (ljubljanske) alter-
nativne scene in v kontekstu vprašanja prostorov je 
treba opozoriti tudi na značilnost, da so se dogodki, 
druženja in umetniške uprizoritve v siceršnjem 
pomanjkanju institucionaliziranih oziroma uradno 
odrejenih prostorov pogosto odvijali tudi v zaseb-
nih umetniških ateljejih in stanovanjih. Jasmina 
Založnik opozarja na vrsto performansov, ki so se v 
zgodnjih 1980-ih odvili v različnih zasebnih prosto-

259	  Gržinić, v pogovoru z Otom Lutharjem.



171

Alternativa

rih v Ljubljani – recimo predstava Retrogardistični 
dogodek Hinkeman leta 1983 v stanovanju Valen-
tinčič, Retrogardistični dogodek Marija Nablocka 
leta 1984 v umetniškem ateljeju Vipotnik, medtem 
ko je stanovanje v središču Ljubljane »konceptual-
no delovalo kot izvedbena gesta za razstave NSK«. 
Založnik tako trdi, da ti »primeri opozarjajo na 
potrebo po vzpostavitvi vzporednega univerzu-
ma, ločenega od preostalega urbanega življenja. 
Poleg tega je njihove principe mogoče razumeti kot 
posnemanje elitističnih potez ZK, namreč, da vsi 
prostori in dogodki niso namenjeni vsakomur.«260

Ne glede na njihovo in/ekskluzivnost so prostori 
za druženje in ustvarjanje torej prostori, kjer se 
oblikuje skupnost, tudi skozi vidike individualnih, 
modnih in stilskih, spolnih, razrednih pogojev in 
značilnosti, preferenc in zavračanj. To se odraža 
tako na topografiji mesta kot prostora kakor tudi 
v formiranju idejne topografije, pri čemer se 
zlasti slednja lahko formira tako na presečišču 
javnih in zasebnih kot tudi institucionaliziranih in 
ilegalnih oziroma ob-sistemskih mestih zbiranja in 
delovanja. Kot ponazori Marina Gržinić:

	 [K]onec 1970-ih, v začetku 1980-ih je bila Galerija 
Škuc več kot galerija, to je bil prostor, center mesta pa 
je bil popolnoma prazen, nič se ni dogajalo, stare hiše, 
vse je bilo zapuščeno [...] tam so živeli najrevnejši sloj, 
ne pa tisti najbogatejši, kot je danes. Poseben prostor v 

260	  Založnik, Zavzemanje prostorov, str. 102.



Martin Pogačar

172

Sloveniji za to subkulturo, ki je bila slovenska scena, 
ker v vseh ostalih mestih in krajih ex-Jugoslavije tega 
še ni bilo, ni bilo izpeljano na tak način. Govorili so o 
popkulturi in tako naprej, ampak nikoli o subkulturi in 
alternativni sceni, ki smo jo mi poimenovali kot tako 
[…] lansirali smo jo kar čez noč, tam leta 1981, in smo 
rekli, »mi smo alternativa, ljubljanska alternativna 
scena, ljubljanski underground.261

Hkrati je ta citat indikator prepletanja material-
nosti prostorov – na več mestih je bilo opozorjeno, 
da »ŠKUC in Forum, organizatorja dobršnega dela 
ljubljanskega in tudi dela slovenskega kulturnega 
življenja, ne moreta shajati brez ustreznih prosto-
rov, saj sta sicer prepuščena stihiji lokalnih iniciativ 
in interesov)«262 – s pogoji vzpostavljanja miselnih 
in simbolnih prostorov. V tem smislu se prostori 
delovanja v materialno-simbolnem smislu v po-
membni meri vzpostavljajo in reproducirajo skozi 
javno delovanje in v odnosu z drugimi akterji, kar 
vključuje tako delovanje 'na terenu' kakor tudi s 
tem povezano delovanje v medijskem prostoru. 
Alternativno delovanje, zlasti, kadar je razumljeno, 
prikazano oziroma medijsko-politično konstrui-
rano kot subverzivno, neprimerno, deviantno in 
družbeno škodljivo, povzroča dodatno reakcijo 
oblasti, ki nazivno v službi javnosti skrbi za red in 
disciplino. Pri tem se poslužuje mehanizmov in 

261	  Gržinić, v pogovoru z Otom Lutharjem.
262	 Lešnik, »ŠKUC, Forum, alternative«, str. 429.



173

Alternativa

metod nadzora financiranja in dostopa do prosto-
rov, kar, kot je ugotavljal Tomaž Mastnak, ne odpira 
samo vprašanj »materialnega položaja te mladinske 
dejavnosti, [ampak tudi vprašanja] o policijskem 
maltretiranju, o vseh teh 'samoupravnih' oblikah 
državnega nasilja in kontrole ter, pozitivno rečeno, 
o možnostih konstituiranja socialistične javnosti 
kot alternativne javnosti oziroma alternativne so-
cialistične javnosti«.263

f.	 Totalitarizem deluje tudi »od spodaj«

In čeprav alternativa etimološko in pomensko kaže 
določeno binarnost in je na neki način vedno znova 
simbolno in idejno, prostorsko in infrastrukturno, 
pa tudi generacijsko izključujoča/določujoča, jo rav-
no zato lahko, vsaj v začetnih stadijih, beremo kot 
širši nabor možnosti, ob hkratnem zavedanju, da 
prav etimološka oziroma jezikovna binarnost ozi-
roma izključujočnost pripomoreta k vzpostavljanju 
zgodovinskih procesov za nazaj kot homogenih in 
teleoloških. Alternativa je torej lahko (samo)razum-
ljena kot odprtost in celo razpršenost možnosti, 
kot čas vretja. To poznamo pod pojmom plurali-
zem, ki pa, kot opozarja Mastnak, ni nujno vedno 
demokratičen. Zato je treba nenehno opozarjati 
na protidemokratične potenciale,264 zlasti v času, 

263	 Mastnak, »Vloga in možnost delovanja tako imenovanih 
alternativnih kulturnih centrov v Ljubljani in Sloveniji«, 
str. 432, 433.

264	 Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, str. 92.



Martin Pogačar

174

ko se je »politična kriza manifestirala skozi premik 
poudarka delovanja države z ideoloških aparatov na 
represivne aparate«.265

Pri razpravi o alternativi, njenem mestu v družbi 
in odnosu do politike oziroma oblasti je v tem smislu 
treba opozoriti na družbeno-politični mehanizem, 
na katerega je pokazal Mastnak v članku v Družbo-
slovnih razpravah »Totalitarizem od spodaj«, kjer je 
opredelil oblike represije proti pankovskem gibanju 
in širši alternativni sceni: neposredno policijsko 
šikaniranje in nasilje (legitimacije, racije, zaplembe 
materialov, ki so bili del imidža, hišne preiskave, 
zasliševanja, zastraševanje, žalitve); posredna po-
licijska kontrola (sistematično zbiranje podatkov o 
akterjih s scene in njihovo nadzorovanje); klevetniške 
kampanje v sredstvih javnega obveščanja; zakonski 
posegi, cenzuriranje in prepovedi neodvisnih tiskov, 
gramofonskih plošč in televizijskih oddaj; diskri-
minacija akterjev punk gibanja (prepoved vstopa in 
odrekanje storitev). Kot opozarja, je šlo pri tem, razen 
v slednjem primeru, za »akcije državnih represivnih 
ali ideoloških aparatov; pogosto je bilo vzpostavljeno 
sodelovanje med enimi in drugimi«, pri čemer so 
imeli osrednjo vlogo represivni aparati države.266

Temu nasproti se je vzpostavila vrsta družbenih 
fenomenov in praks, ki so po Mastnakovih besedah 
vplivali tudi na splet razlogov za propad oblastne 
nadzorne intervencije: intelektualna moč alternativ-

265	 Mastnak, »Civil Society and Fascism«, str. 280.
266	  Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, str. 93.



175

Alternativa

ne scene, ki je zmogla vsiliti in informirati javno raz-
pravo, s čimer se je razprava z represivnega preme-
stila na ideološko polje, tam pa se je država izkazala za 
šibkejšega nasprotnika. S tem – tako z razgaljenjem 
represije kot s premestitvijo na polje ideološkega – je 
bila povezana mobilizacija demokratičnega javnega 
mnenja, ki je »obsodilo 'protimladinski šovinizem' in 
zavrnilo reševanje družbenih vprašanj z nasiljem«. 
Pri tem Mastnak opozarja, da se je »prvič v novejši 
zgodovini zgodilo, da je mobilizacija javnosti prese-
gla ideološke pregrade [in] v precejšnji meri so bili 
premoščeni tudi medgeneracijski jezovi«. Še več, s 
to mobilizacijo je »neodvisno javno mnenje postalo 
demokratično«.267

A s tem preobratom je prišlo do še ene po-
membne spremembe. Namreč, v »tako rekom-
ponirani situaciji so se spremenili vzorci represije 
nad alternativno sceno oziroma proti njej. Kršitve 
pravic posameznika so bile minimalizirane, težišče 
se je prevesilo na raven socialnih civilnih pravic [...] 
predvsem pravice do komunikacijskega delovanja, 
do različnih oblik družbene interakcije.«268 V tem 
smislu so bili predmet represije, oviranja in zapi-
ranja tudi »družbeni prostori drugačnosti«, tako 
tisti za kontinuirano delovanje kot ad hoc najemi 
prireditvenih prostorov. S tem so bili protagonisti 
alternativne scene potisnjeni na cesto ali v lokale, ki 
so sicer tudi predstavljali družabno točko, a so imeli 

267	  Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, str. 94.
268	  Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, str. 94.



Martin Pogačar

176

obenem močno izraženo restriktivno časovno-fi-
nančno komponento – v smislu finančnih posledic 
(sedenje v lokalu stane), številčnih omejitev, prisilne 
segmentacije in imobilizacije družbe, ki jo nare-
kujeta logika prostora in diktatura obratovalnega 
časa – kar omogoča lažji »nadzor nad populacijo, 
učinkovitejše obvladovanje in obračunavanje z 
njenimi posameznimi deli«.269 Z brisanjem mate-
rialnih, urbanih, arhitekturnih, skratka materialnih 
prostorov drugačnosti so s selektivnimi prepoved-
mi javnega nastopanja na podlagi imena oziroma 
imidža izginjali tudi simbolni prostor drugačnosti. 
To je pomenilo, da je postal otežen ali onemogo-
čen dostop do javnosti in posledično družbenih 
in političnih struktur, posledica česar je bila, da 
alternativna scena ni bila zastopana na politični 
ravni, kjer so odločali o bistvenih pogojih obstoja 
in delovanja alternativne scene.270

Na podoben način je situacijo nekaj let prej 
opisoval Braco Rotar: »Tendence so pri avtonomni 
mladinski kulturi več kot očitne: krajevne skupnosti 
odpravljajo temeljne možnosti za 'alternativne' 
dejavnosti, to pa pomeni, da si vladajoča kultura 
prizadeva zreducirati bazo 'alternativcev'.«271 Vendar 
se je, kot je argumentiral Mastnak, s premikom od 
državne represije na prostore drugačnosti, kar je 
bila posledica stiskanja države v zakonite okvire, 

269	  Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, str. 94.
270	  Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, str. 95.
271	  Rotar, »Alternativna kultura«, str. 430.



177

Alternativa

zgodil »pomemben in kompleksen obrat: država 

se ni samo odpovedala represiji, da bi posegla 

po drugih sredstvih za omejevanje in zatiranje 

alternativnokulturne družbene mreže, marveč se 

je odpovedala kar temu omejevanju in zatiranju«.272

V naslednjem koraku in v zameno pa je, v kon-

tekstu v civilno družbo premeščenega spopada, 

civilna družba ponotranjila državno represijo, vzela 

jo je, »kot svojo usodo, v svoje roke [...] civilna družba 

je sama začela obračunavati z lastnimi demokra-

tičnimi potenciali [spopad pa se je prestrukturiral 

v] spopad med nedemokratično in demokratično 

civilno družbo«.273 To se je kazalo v zahtevah in 

pobudah občanov in krajanov po zapiranju pro-

storov drugačnosti, enkrat zaradi urbanističnih ali 

prometnih, spet drugič zaradi higienskih ali pro-

tipotresnih razlogov; v teh procesih pa so »ljudje« 

kot civilna družba nastopali

	 kot anonimna »moral majority«, kot organizirana 

socialna patologija, ki se boji AIDS-a, zahteva 

nočni mir, preganja scanje po vogalih, ne prenaša 

ljudi z nekonfekcijskim videzom in nestandar-

diziranim obnašanjem [...] nadalje kot hujskaški 

vox populi, npr. v pismih bralcev); in seveda sa-

moupravno organizirane »množice« v skupnos-

ti stanovalcev, krajevnih skupnostih, lokalnih 

272	  Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, str. 96.
273	  Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, str. 96.



Martin Pogačar

178

»družbenopolitičnih« telesih – kot organizirana 
socialistična zavest ali narodova vest.274

Tako je bilo, zaključuje Mastnak, vzpostavljeno 
stanje idealne represije, kjer »kršitev temeljnih 
pravic ni kršitev pravic, ampak je samo najvišja, 
sveta pravica; [stanje] v katerem dušenje svoboščin 
ni nesvoboda, ampak je, nasprotno, višja svoboda«.275

274	  Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, str. 96.
275	  Mastnak, »Totalitarizem od spodaj«, str. 97.



179

IV

Je naprej ... vedno le naprej?

Amit Chaudhuri v romanu Sojourn (2022) svojega 
protagonista pusti razmišljati takole: 

	 »Odrasli smo v svobodnem svetu,« sem mu rekel, 
malce prevzetno. »Ampak obstajala je alternativa, 
kajne? In dejstvo, da je 'svobodni svet' imel alter-
nativo, je pomenilo, da je bil tudi sam alternati-
va!« Premlevala sva to misel, kakor enačbo. »Ko 
svoboda postane edina realnost, nisi več svoboden.«276

Ta odlomek pokaže na binarnost pogojev kon-
strukcije in obstoja alternative, druge možnosti 
in drug(ačn)osti ter na njeno neizbežno pogoje-
nost z »drugostjo«, in hkrati na inherentno nujnost 
ohranjanja alternative in s tem tudi dialoga, včasih 
konflikta in konfrontacije, v procesih iskanja sicer 
vedno izmuzljivega, neulovljivega, dinamičnega 
oziroma metastabilnega družbenega ravnovesja (ali 
celo miru). A hkrati kaže tudi na notranje omejitve 
vsakršnega gibanja ali ideologije in nenazadnje 
družbeno-politične ureditve, ki je – zaradi genera-
cijskih obratov, sprememb v geopolitičnih pogojih 
in kontekstih ter znanstvenega in tehnološkega ra-
zvoja v kontekstu »zahodnega« sveta pospeševanja 
ter zaradi s tem povezanih sprememb v medijskih 
krajinah ter možnostih in rabah medijskih (komu-

276	 Amit Chaudhuri, Sojourn (London: Faber, 2022), str. 61.



Martin Pogačar

180

nikacijskih) tehnologij – vedno znova podvrženo 
zahtevam in izzivom lastnega iznajdevanja in os-
mišljanja.

Alternativna kultura, alternativa oziroma al-
ternativna scena 1980-ih (in njena zgodovinska 
vloga) je pokazala, da brez drugačnega razmisleka 
enostavno ne more biti (zamišljanja) spremembe, 
ki je nujna posledica tega, da se sistem, stanje (ki 
je zmeraj v suspenzu in suspendirano), gibanje, 
proces nenazadnje »izpoje«, izgubi moment, s či-
mer se (ne)hote odpre vsaj premisleku, če že ne 
nasprotovanju in iskanju razpok. Kot lahko izpe-
ljemo iz opredelitve Ivana Fochta na začetku, je v 
tem smislu sprememba temeljni strukturni pogoj 
življenja, katere možnost zamišljanja pa v stanju 
brez alternativ umanjka. To lahko opazujemo v času 
po padcu socializmov in v procesih vzpostavljanja 
hegemonije neoliberalnega režima, ki se kaže kot 
metastaziranje in eskalacija taistega sistema: tega ne 
brzda več niti neka drug(čn)a ekonomsko-politična 
konstelacija, še manj kontrakultura ali alternativa, 
niti ne institucionalni mehanizmi nadzora in vse 
manj tudi ločitev vej oblasti.

Forme, pa tudi prakse, politike in ideologije se ne 
iztrošijo nujno samo zaradi lastne nezadostnosti, 
okostenelosti, rigidnosti, ampak tudi – in predvsem – 
zaradi kontekstualnih sprememb, ki vsako okoste-
nelost vedno znova pokažejo kot napako oziroma 
manko. Tudi alternativa sama je v nekem trenutku 
postala okostenela, če ne zaradi drugega, zato ker 



181

Alternativa

se je spremenila konceptualna in performativna 
struktura konstitutivnega antagonizma, skozi ka-
terega se je vzpostavljala in artikulirala. Nujna je 
(bi) bila reinvencija, ki pa je bila v zgodnjih 1990-ih 
(in že konec 1980-ih) nemogoča, nenazadnje tudi 
zaradi prehajanja protagonistov v druga starostna 
obdobja in v iskanje osnovnih preživitvenih prilož-
nosti in sredstev. Poleg tega pa tudi, ali predvsem, 
zaradi razpada oziroma redefinicije medrepubli-
ških in mednarodnih povezav, zaradi buhtečega in 
agilnega, v novo ideološko podstat integriranega 
nacionalizma (za razliko od utrujenega oblastnega 
sistema poznega socializma), ki je od 'smejočega' 
in 'bukoličnega' prešel v surovi nacionalizem (kar 
najbolj vpijoče ponazarja izbris).

To je šlo v korak s prestrukturiranjem geopoli-
tičnih pogojev ter s prevlado tržnega kapitalizma, 
neoliberalizma, retradicionalizacije in neonacio-
nalizma, skozi kar se je dokončno vzpostavil svet 
brez alternative in svet, ki ga po besedah Hartmuta 
Rose zaznamuje kriza vzajemne politične odtujitve. 
Kot ugotavlja Rosa:

	 V srcu te krize opazujemo izginotje samo-uresni-
čujočih se političnih subjektov – ki so temeljna 
obljuba modernosti – ter njihovo nadomeščanje 
s posamezniki, ki se doživljajo kot brezmočni in 
odtujeni ne samo od ekonomskih, ampak tudi 
od političnih razmer: družbeno-politični svet se 
nanje ne odziva več, temveč jim vsiljuje okvire 



Martin Pogačar

182

delovanja z omejitvami, ki se manifestirajo v 
vzniku politik, ki »nimajo več alternative«.277

V novi konstelaciji in normaliziranem naciona-
lizmu, ki se je legitimiral prav skozi domnevno svo-
bodonosnost tržnega kapitalizma, je bila vsakršna 
kulturna ali ekonomska ali politična alternativa, ki je 
padla ven iz takega okvira, obravnavana/diskrediti-
rana (in je še) kot »komunistična kontinuiteta«. Splet 
tega je (ob referiranju na popreproščeno razumeva-
nje cenzure in omejevanja svobode govora v socializ-
mu) dejansko apropriiral tako demokracijo kot (brez)
ideološkost in svet uokviril kot polje brezprizivne, 
enovite totalne definicije svobode (utemeljene na ab-
solutizmu svobode govora), ki pa je v svoji agresivni 
težnji po totalnosti radikalno izključujoča, s tem pa 
pahnjena na polje nesvobode, če uporabim misel 
Chaudhurijevega protagonista. V tem kontekstu 
lahko beremo tudi besede Marka Juvana:

	 Na splošno se zdi, da je zgodovinska konjunktura 
leta 1968, katere boj za preoblikovanje sveta je 
doživel poraz, privedla do leta 1989, ki je svet sicer 
spremenilo, a tako, da je oznanilo konec utopije 
upora, starejšega le dve desetletji. Postmoderni 
neoliberalizem, ki se je pretvarjal, da je izpolnil 
zahteve študentov po individualnih svoboščinah 

277	 Hartmut Rosa, »Social Media Filters and Resonances: 
Democracy and the Contemporary Public Sphere«, 
Theory, Culture & Society, let. 39 (2022) št. 4, str. 27 (na 
misel spet pride M. Thatcher, glej zgoraj).



183

Alternativa

in sprostitvi togih hierarhij, je razglasil zmago 
nad komunističnim totalitarizmom. Spodbudil 
je gospodarsko rast s prilagodljivimi, lateralni-
mi načini globalizirane proizvodnje. Razširil je 
diskurz o človekovih pravicah in kulturnih iden-
titetah po vsem planetu. Zdi se, da je ta svetovni 
red v kali zatrl vsako alternativo, ki bi lahko črpala 
navdih iz spomina na maj '68.278

Še več, v publikaciji, ki je spremljala razstavo 
Osemdeseta: Slovenija in Jugoslavija skozi prizmo do-
godkov v Moderni galeriji leta 2018, je kurator Igor 
Španjol zapisal, da so 1980-a leta:

	 pokazala iluzornost pristnega življenja, ki se kaže 
kot ideološki obrazec. Posameznik je določen z 
normami in oblikami delovanja moči, zato so 
umetniki razvil oblike delovanja, ki upoštevajo 
to spoznanje. Danes nam osemdeseta sporo-
čajo, da je bila določena praksa, ki je nastala na 
presečišču socializma in kapitalizma, Vzhoda 
in Zahoda, medijske pojavnosti in družbene re-
alnosti, zasebnega in javnega, libidinalnega in 
političnega, produkcije in prezentacije, posne-
manja in izvirnosti, teorije in prakse, refleksije 
in zabave, artizma in aktivizma, profesionalnosti 
in amaterizma, sploh možna.279

278	 Juvan, »Literatura in teorija od 'dolgega leta '68' do 
dolgega leta '89'«, str. 15.

279	 Igor Španjol, »Uvod«, v: Osemdeseta: Slovenija in Jugosla-
vija skozi prizmo dogodkov, razstav in diskurzov, uredil Igor 
Španjol (Ljubljana: Moderna galerija, 2018), str. 8.



Martin Pogačar

184

Čeprav lahko to beremo kot zgodovinsko narati-
vizacijo in s tem homogenizacijo obdobja, čemur se 
v procesu zgodovinjenja (in toliko bolj v popkultur-
nih, vsakdanjih gledanjih) ni lahko izogniti, vendarle 
pokaže na kompleksnost obračanja v preteklost, 
sploh kadar tam iščemo reference in navdihe za 
sedanjost. Ugotovimo lahko, da je bila alternativna 
scena – čeprav je kasneje v iskanju postsocialistične 
reinvencije zvodenela, razpadla oziroma bila vsaj 
deloma usistemljena in institucionalizirana – vse-
eno (notranje heterogeno in konfliktno) gibanje 
oziroma fenomen, ki je v svojem času dejansko 
(in morda prav zaradi slednjega) odpiral fizične 
in simbolne prostore mišljenja, delovanja, akcije, 
odpora in reakcije. Na neki način bi lahko rekli, da 
je alternativa poznemu socializmu v Jugoslaviji po-
nudila zadnjo možnost, da se na novo izumi, a jo je 
ta spregledal, kakor je tudi alternativa spregledala, 
da v svojem delovanju hkrati spodkopava temeljne 
pogoje lastnega delovanja.280

V postsocialističnem obratu so novokomponira-
ne politično-ekonomsko elite – ki so se vzpostavile 
s transformacijo iz socializma v tržni kapitalizem, 
na valu sprememb, v katerih je imela pomembno 
vlogo prav alternativa – v ihti propagiranja total-
ne svobode slednjo definirale v kontrastu z ideo-
loško, medijsko in politično gnano konstrukcijo 
»socialistične nesvobode«. Na tem konstruktu je 
bila utemeljena hiperliberalizacija in inavguracija 

280	 Zahvaljujem se Tomažu Mastnaku za preciziranje misli.



185

Alternativa

prostega trga kot panaceje za vse težave socializma. 
Posledica tega je bilo zavračanje možnosti (sociali-
stične) reinvencije, na račun upanja in prepričanja – 
s katerim so formirali novega postsocialističnega 
človeka – da nas »na drugi strani« čaka ta totalna 
svoboda in demokracija (ampak vsakršno 'totalno' 
je praviloma v najboljšem primeru totalitarno, kar 
še posebej velja za svobodo govora).

V isti publikaciji Tomaž Mastnak tudi zapiše, da 
»smo v osemdesetih letih namreč kapitulirali pred 
liberalizmom, idejno kapitulirali (Izjeme so bile 
redke.). Liberalizem nam ni bil vsiljen ... Dali smo 
se zapeljati, iz nevednosti, miselne lenobe, prevzet-
nosti, neizkušenosti, iz užitka: jedli smo z drevesa 
nespoznanja in odprla so se nam rajska vrata.«281 V 
tem smislu so 1980-a, in z njimi tudi alternativa, 
danes pomembna, ker »nas silijo k razmišljanju. 
Pomembna so, ker si z njimi in na njih lahko ostrimo 
politični pogled in razvijamo politično imaginacijo. 
Pomembna so, ker se z njimi lahko upiramo mi-
selni, kulturni, politični in zgodovinski razlastitvi, 
poneumljanju in obubožanju ter si prilaščamo svojo 
dediščino in zgodovino.«282

In zato nam pogled v zgodovinsko vlogo alterna-
tive lahko služi kot orodje (in spodbuda) temeljitega 

281	 Tomaž Mastnak, »Čemu osemdeseta?«, v: Osemdeseta: 
Slovenija in Jugoslavija skozi prizmo dogodkov, razstav 
in diskurzov, uredil Igor Španjol (Ljubljana: Moderna 
galerija, 2018), str. 20.

282	 Mastnak, »Čemu osemdeseta?«, str. 20.



Martin Pogačar

186

premisleka o takratni družbi, o odnosu med oblastjo 
in subkulturami, umetnostjo in popularno kulturo, 
o uvajanju novih pristopov in tehnologij in odzi-
vih nanje. Zato je dobro, da v ospredje postavimo 
kompleksnost, večplastnost in mnogosmernost, ne-
teleološkost ter (vsaj do neke mere) kontingentnost 
zgodovinskih in družbeno-političnih procesov. 
Šele tako lahko namesto totalizirajoče in homo-
genizirajoče politično-zgodovinske pripovedi in 
historično-politične mitomanije takratne dogod-
ke, dosežke, procese in stranpoti razumemo kot 
večsmerno in večplastno zgodovino, iz katere je, 
vedno kot le ena od možnosti, izrasla 'naša' seda-
njost; in lahko jih vzamemo kot merilo, ob katerem 
lahko vsaj poskusimo reflektirati sedanjost ter njene 
ambivalentnosti in antagonizme. Spodbuja nas 
torej, da lastno sedanjost pretehtamo v pogledu 
na preteklost kot zalogo alternativ, iz katerih in 
s katerimi se prav skozi iskanje razumevanja teh 
kompleksnosti lahko izoblikujejo nove alternative 
(v) sedanjosti in za prihodnost. Vsak zgodovinski 
trenutek je namreč vedno znova že razsut.



Druže Tito,

Oprosti što smo 1983. godine, kad si već bio mrtav, pomoću 
Super 8 mm projekcije na našem koncertu u Zagrebu 
puštali felacio i ostale pornografske prizore preko tvojeg 
obraza u dokumentarnom filmu. 
Ali bili smo mladi, nestašni i glupi, to još uvijek donekle jesmo.
A osim toga, činilo nam se da se priča o tvojoj državi 
urušava u prašinu i da je sve što je od nje ostalo bilo neka 
vrsta zaklinjanja, neka neugledna pornografska repeticija 
i gola ideološka propaganda.
I naravno, oprosti što smo sudjelovali u uništenju tvoje 
države. Nismo znali i nismo htjeli. 
Danas zato pozivamo smrt fašizmu.

 Laibach, Jajce, 29. november 2025





189

Bibliografija

Adam, Franko. »Elementi za teorijo proti/sub/kulture«. Tri-

buna, let. 26 (16. junij 1977), št. 17/18/19, str. 9.

Anderson, Benedict. Zamišljene skupnosti, O izvoru in širjenju 

nacionalizma (Ljubljana: Studia Humanitatis, 2003).

Anon. »Fabrika za mučence na drobno in debelo«. Slovenski 

poročevalec, let. 4 (17. februar 1943), št. 6, str. 4. http://www.

dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-2C7715HZ/4/index.

html#zoom=z.

Anon. »Rešitelj Evrope«. Štajerski gospodar, let. 3 (6. februar 

1943), št. 6, str. 4. http://www.dlib.si/stream/URN:NB-

N:SI:DOC-VJTEOPCQ/c3b606c6-2b52-4bf6-ac-

91-c066b615dece/PDF.

Anon. »Sedem dni« Delo, 4. oktober 1959. http://www.dlib.

si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-JPJ1UTGX/7/index.

html#zoom=z.

Anon. »Svoboda in socializem«. Proletarec, let. 9 (3. novem-

ber 1914), št. 373, str. 2.

Anon. Rimski katolik, let. 3 (1891), št. 1, str. 73–85.

Assmann, Aleida. »Forms of Forgetting«. H401 – research 

– art – dialogue. https://h401.org/2014/10/forms-of-for-

getting/7584.

Badovinac, Zdenka, Eda Čufer inAnthony Gardner (ur.). 

NSK, From Kapital to capital, Neue Slowenische Kunst, An 

Event of the Final Decade of Yugoslavia (Ljubljana: Moderna 

galerija; Cambridge, London: MIT Press, 2015).

Badovinac, Zdenka, Eda Čufer in Anthony Gardner. »Intro-

duction« V: NSK, From Kapital to capital, Neue Slowenische 

Kunst, An Event of the Final Decade of Yugoslavia, uredili 

Zdenka Badovinac, Eda Čufer in Anthony Gardner 

(Ljubljana: Moderna galerija; Cambridge, London: MIT 

Press, 2015), str. 14–16.

Bašin, Igor. Novi rock, rockovski festival v Križankah, 1981–

2000 (Maribor: Subkulturni azil, 2006).

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-VJTEOPCQ/c3b606c6-2b52-4bf6-ac91-c066b615dece/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-VJTEOPCQ/c3b606c6-2b52-4bf6-ac91-c066b615dece/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-VJTEOPCQ/c3b606c6-2b52-4bf6-ac91-c066b615dece/PDF
https://h401.org/2014/10/forms-of-forgetting/7584/
https://h401.org/2014/10/forms-of-forgetting/7584/


Martin Pogačar

190

Bašin, Igor in Tadej Pogačar. RIO – Rock v opoziciji (Ljublja-

na: Zavod P.A.R.A.S.I.T.E., 2024).

Bibič, Adolf. »'Politična država'« in nova jugoslovanska usta-

va«. Problemi, let. 1 (1962/1963), št. 4, str. 315–322. http://

www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-RNU34911/17be-

b0ef-f873-4d66-8619-81488b423467/PDF

Blackman, Shane. »Subculture Theory: An Historical and 

Contemporary Assessment of the Concept for Understan-

ding Deviance«. Deviant Behavior, let. 35 (2014), št. 6, str. 

496–512.

Blagojević, Una. »The International Philosophical Problem 

of Self-managing Socialism: The Case of Praxis«. Acta 

Histriae, let. 27 (2019), št. 1, str. 89–106.

»Boj za slovensko šolo«. Novičar. št. 46 (25. november 1893), 

str. 1. http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-

-OPHVAL6Y/93b1f5ad-d163-4208-ae42-c1a12a3d041f/

PDF.

Borčić, Barbara. »The ŠKUC Gallery, Alternative Culture, 

and Neue Slowenische Kunst in the 1980s«. V: NSK, From 

Kapital to Capital, Neue Slowenische Kunst, An Event of the 

Final Decade of Yugoslavia, uredili Zdenka Badovinac, Eda 

Čufer in Anthony Gardner (Ljubljana: Moderna galerija; 

Cambridge, London: MIT Press, 2015), str. 299–318.

– –, »Video Art from Conceptualism to Postmodernism«. 

V: Impossible Histories, Historical Avant-gardes, Neo-Avan-

t-Gardes, and Post-Avant-Gardes in Yugoslavia, 1918–1991, 

uredila Dubravka Djurić in Miško Šuvaković (Cambridge: 

MIT Press, 2003), str. 490–520.

Brake, Mike. The Sociology of Youth Culture and Youth Subcultu-

res (London: Routledge, 1980.

Briggs, Asa in Peter Burke. A Social History of Media, From 

Gutenberg to the Internet (Cambridge, Malden: Polity 

Press, 2009).

Chaudhuri, Amit. Sojourn (London: Faber, 2022).

Chow, Kai-wing. »Reinventing Gutenberg: Woodblock and 

Movable-Type Printing in Europe and China.« V: Agent 

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-RNU34911/17beb0ef-f873-4d66-8619-81488b423467/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-RNU34911/17beb0ef-f873-4d66-8619-81488b423467/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-RNU34911/17beb0ef-f873-4d66-8619-81488b423467/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-OPHVAL6Y/93b1f5ad-d163-4208-ae42-c1a12a3d041f/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-OPHVAL6Y/93b1f5ad-d163-4208-ae42-c1a12a3d041f/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-OPHVAL6Y/93b1f5ad-d163-4208-ae42-c1a12a3d041f/PDF


191

Alternativa

of Change: Print Culture Studies after Elizabeth L. Eisenstein, 

uredili Sabrina Alcorn Baron idr. (Amherst: University of 

Massachusetts Press, 2007), str. 169–192.

Critical Art Ensemble. Digital Resistance, Explorations in Ta-

ctical Media (New York: Autonomedia, 2001).

Čepič, Zdenko (ur.). Jugoslavija, krize in reforme 1968/1988 

(Ljubljana: Inštitut za novejšo zgodovino, 2010).

Ćurko, Bruno in Ivana Greguric (ur.). Novi val i filozofija (Za-

greb: Naklada Jesenski i Turk, 2012).

Dahlberg, Lincoln. »The Habermasian Public Sphere, Ta-

king Difference Seriously?« Theory and Society, let. 34, 

(2005) št. 2, str. 111–136.

Davies, William. Nervous States (London: Bloomsbury, 2019).

Deleuze, Gilles. »Postscript on the Societies of Control«. October, 

let. 59, (1992), str. 3–7.

Denegri, Ješa. »Problemi umjetničke prakse posljednjeg 

decenija«. V: Nova umjetnička praksa 1966–1978, uredil Ma-

rijan Susovski (Zagreb: Galerija suvremene umjetnosti, 

1978), str. 5–13.

– –, »Teme moderne i postmoderne umjetnosti«. V: Miško 

Šuvaković, Pojmovnik suvremene umjetnosti (Zagreb: Ho-

retzky, Gent: Vlees & Beton, 2005), str. 19–27.

– –, »Video art in Yugoslavia 1969–1984«. RTV – teorija i pra-

ksa, št. 36 (1984). https://www.avantgarde-museum.com/

en/jesa-denegri-video-art-in-yugoslavia-19691984-engli-

sh~no6586/.

Dinkel, Jürgen. The Non-Aligned Movement: Genesis, Organiza-

tion and Politics (1927–1992) (Leiden: Brill, 2019).

Djurić, Dubravka, in Miško Šuvaković (ur.). Impossible Histo-

ries, Historical Avant-Gardes, Neo-Avant-Gardes, and Post-

-Avant-Gardes in Yugoslavia, 1918–1991 (Cambridge: MIT 

Press, 2003).

Dragičević-Šešić, Milena. Umetnost i alternativa (Beograd: 

Institut za pozorište, film, radio i televiziju, FDU, 1992).

Drakulić, Slavenka. »Lukavost sistema i moć novca«. Delo, 

https://www.avantgarde-museum.com/en/jesa-denegri-video-art-in-yugoslavia-19691984-english~no6586/
https://www.avantgarde-museum.com/en/jesa-denegri-video-art-in-yugoslavia-19691984-english~no6586/
https://www.avantgarde-museum.com/en/jesa-denegri-video-art-in-yugoslavia-19691984-english~no6586/


Martin Pogačar

192

Mesečni časopis za teoriju, kritiku i poeziju, let. 22 (december 

1976), št. 12, str. 76–75.

Drakulić, Slobodan. »Kontrakultura i historija«. Revija za 

sociologiju, let. 10 (1980), št. 1/2, str. 9–15.

– –, »Kultura in kontrakultura«. Kultura: Časopis za teoriju i 

sociologiju kulture i kulturnu politiku (1985), št. 68–69, str. 

163–168.

– –, »Subkultura, kontrakultura i kulturna revolucija«. Delo, 

Mesečni časopis za teoriju, kritiku i poeziju, let. 22 (december 

1976), št. 12, str. 36–49.

Dražil, Gregor. »Vloga fotografije v slovenski grafiki sedem-

tesetih let«. V: Foto/grafika, Vloga fotografije v grafiki in gra-

fičnem oblikovanju sedemdesetih let, uredila Gregor Dražil 

in Miha Colner (Ljubljana: Mednarodni grafični likovni 

center, 2022), str. 18–55.

Enzensberger, Hans Magnus. »Industrija zavesti«. Tribuna, 

let. 17 (1966), št. 7, str. 4–5.

– –, »Kulturni anarhizem v kritiki levice«. Katedra (28. april 

1975), št. 9/10.

– –, »Lepljenka na temo množičnih medijev«. Problemi, let. 

18 (3, 1980), št. 196, str. 87–97.

Erjavec, Aleš. »Tako imenovana alternativna in etablirana 

kultura«. V: Punk pod Slovenci, uredila Nela Malečkar in 

Tomaž Mastnak (Ljubljana: Univerzitetna konferenca 

ZSMS, 1985), str. 433–434.

»Festival Magnus«. https://enciklopedija-osamosvojitve.si/

clanek/festival-magnus/.

Fišer, Srečko. »Eden v Eldoradu«. Časopis za kritiko znano-

sti, domišljijo in novo antropologijo, let. 3 (1975), št. 7/8, str. 

249–257.

Focht, Ivan. Istina i biće umjetnosti (Sarajevo: Svjetlost, 1959).

Fras, Slavko. »Zgodovinska samozavest«. Delo, 29. november 

1973. http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_DOC-

-E1OMNZX6/14/index.html#zoom=z.

Gellner, Ernst. Nations and Nationalism (New York: Cornell 

University Press, 1983).

https://enciklopedija-osamosvojitve.si/clanek/festival-magnus/
https://enciklopedija-osamosvojitve.si/clanek/festival-magnus/


193

Alternativa

Goričar, Jože. »Teoretični pogledi na socialno dezorganiza-

cijo (po novejši zapadni sociološki in socialno-psihološki 

literaturi)«. Anthropos (1970), št. 2, str. 22–35. http://www.

dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-TFIC4G3U/c4aa50e-

5-8831-4902-886f-a7ab4783d9c3/PDF.

Gredelj, Stjepan. »Rasprave o novim / alternativnim pokre-

tima u Jugoslaviji«. Revija za sociologiju, let. 19 (1988), št. 4, 

str. 441–453.

Gržinić, Marina in Zemira Alajbegović. »Ljubljanska subkul-

turna scena«. Problemi, let. 21 (1983), št. 236/237, str. 26.

Gržinić, Marina. »Punk: Strategija, politika in amnezija«. 

V: Slovenski punk in fotografija, pregledna razstava, Vidiki 

slovenskega punk gibanja v fotografiji v obdobju od leta 1977 

do sredine osemdesetih ter v obdobju pred punkom in po njem, 

uredili Marina Gržinić in Jovita Pristovšek (Ljubljana: 

Založba ZRC, 2023), str. 15–22. Prvič objavljeno v: Marina 

Gržinić, »Punk: strategija, politika in amnezija«, v: Punk 

je bil prej: 25 let punka pod Slovenci, uredili Peter Lovšin, 

Peter Mlakar in Igor Vidmar (Ljubljana: Cankarjeva za-

ložba, 2003), str. 66–85.

Habermas, Jürgen. »The Public Sphere: An Encyclopedia 

Article (1964)«. New German Critique (1974), št. 3, str. 49–

55. https://doi.org/10.2307/487737.

– –, The Structural Transformation of the Public Sphere: An Inqu-

iry into a Category of Bourgeois Society (Cambridge: MIT 

Press, 1989).

– –, Toward a Rational Society: Student Protest, Science, and 

Politics, (London: Heinemann, 1971).

Hebdige, Dick. Subculture, The Meaning of Style (London: Ro-

utledge, 1979).

Hedžet Tóth, Cvetka. »Uporništvo generacije 68 – etizacija 

sveta«. V: Jugoslavija, krize in reforme 1968/1988, uredil 

Zdenko Čepič (Ljubljana: Inštitut za novejšo zgodovino, 

2010), str. 305–329.

Horvat-Pinterič, Vera (ur.) Televizija danas (Zagreb: Galerije 

grada Zagreb, 1972).

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-TFIC4G3U/c4aa50e5-8831-4902-886f-a7ab4783d9c3/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-TFIC4G3U/c4aa50e5-8831-4902-886f-a7ab4783d9c3/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-TFIC4G3U/c4aa50e5-8831-4902-886f-a7ab4783d9c3/PDF
https://doi.org/10.2307/487737


Martin Pogačar

194

Hui, Yuk. Post-Europe (New York: Sequence Press, 2024).

i.r.. »Naše nove naloge«. Naprej, Glasilo jugoslovanske sociali-

stične stranke, let. 2 (31. oktober 1918), št. 250, str. 1. http://

www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-YF597YAH/4f-

888772-a666-400f-b83d-4328bb2aeaa1/PDF.

Ihalainen, Pasi. Cornelia Ilie, in Kari Palonen (ur.). Parlia-

ment and Parliamentarism, A Comparative History of a Euro-

pean Concept (New York, Oxford: Berghahn Books, 2016).

Ilić, Mark. Slow Burning Fire, The Rise of the New Art Practice 

in Yugoslavia (Cambridge, Massachusetts: MIT Press, 

2021).

Innis, Harold. Pristranost komuniciranja. Prevedli Maruša 

Pušnik, Robert Bobnič in Dejan Jontes (Ljubljana: Založ-

ba FDV, 2018).

Isto, Raino. »'What Matters is Revolution at the Historical 

Moment of Radical Contemporaneity': Interview with 

Marina Gržinić«. Artmargins, Contemporary art across the 

evolving global peripheries, 21. maj 2017. https://artmargins.

com/what-matters-is-revolution/.

Jakopović, Ivan. Radnici, kultura, revolucija. Razgovori s radni-

cima (Zagreb, Zavod za kulturu Hrvatske, 1976).

Jakovina, Tvrtko. Treća strana hladnog rata (Zagreb: Fraktura, 

2011).

Jakovljević, Branislav. Učinki odtujitve. Performans in samou-

pravljanje v Jugoslaviji, 1945–1991 (Ljubljana: Maska, 2021).

Jarvis, Jeff. The Gutenberg Parenthesis, The Age of Print and Its 

Lessons for the Age of the Internet (London: Bloomsbury, 

2023),

Johnson Sweeney, James. »Interview with Marcel Du-

champ«. V: Wisdom – Conversation with the Elder Wise Men 

of Our Day, uredil James Nelson (WW Norton & Co.: New 

York, 1958), str. 89–99. Intervju dostopen: http://www.

golob-gm.si/24e-Interview-with-Marcel-Duchamp.htm

Jović, Dejan. Yugoslavia, A State that Withered Away (West Laf-

fayette: Purdue University Press, 2009).

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-YF597YAH/4f888772-a666-400f-b83d-4328bb2aeaa1/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-YF597YAH/4f888772-a666-400f-b83d-4328bb2aeaa1/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-YF597YAH/4f888772-a666-400f-b83d-4328bb2aeaa1/PDF
https://artmargins.com/what-matters-is-revolution/
https://artmargins.com/what-matters-is-revolution/
http://www.golob-gm.si/24e-Interview-with-Marcel-Duchamp.htm
http://www.golob-gm.si/24e-Interview-with-Marcel-Duchamp.htm


195

Alternativa

Jurković, Eli. Kad je život bio novi val, Omladinski list Val, 

1975.–1990. (Rijeka: Naklada Val, 2021).

Juvan, Marko. »Literatura in teorija od 'dolgega leta '68' 

do 'dolgega leta '89'. V: Med majem '68 in novembrom '89: 

Transformacije sveta, literature in teorije, uredil Marko Ju-

van (Ljubljana: Založba ZRC, 2021), str. 9–21.

– – (ur.). Med majem '68 in novembrom '89: Transformacije sveta, 

literature in teorije (Ljubljana: Založba ZRC, 2021).

Kangrga, Milan. »Problem ideologije«. Pogledi. Časopis za teo-

riju prirodnih i društvenih nauka, (1953), št. 11, str. 778–793.

Kardelj, Edvard. »Istorijski koreni nesvrstavanja«. V: Nes-

vrstanost u suvremenom svijetu, uredil Budimir Lončar (Za-

greb: Vjesnikova press agencija, 1979), str. 91–139.

Kavčič, Bogdan. »Empirično proučevanje družbene zavesti«. 

Teorija in praksa, revija za družbena vprašanja, let. 14 (1977), 

št. 3, str. 175–185.

Kavčič, Bojan. »Težnja po svobodni umetniški dejavnosti«. 

Delo, 18. avgust 1979, str. 4. http://www.dlib.si/listalnik/

URN_NBN_SI_doc-64ZIZJH3/4/index.html.

Kirn, Gal. The Partisan Counter-Archive (Berlin: De Gruyter, 

2020).

Komelj, Miklavž. Kako misliti partizansko umetnost? (Ljublja-

na: založba/*cf, 2009).

Korda, Neven. »Alter zore«, v: Breda Škrjanec (ur.), FV Alter-

nativa osemdesetih (Ljubljana: MGLC 2008), str. 29–100.

– –, DIVA, Digitalni video arhiv, https://www.e-arhiv.org/

diva/NevenKorda; https://www.korda-art.si/.

Koroman, Boris. »Radnički tisak i problemi koncepta samo-

upravljanja u kulturi u Hrvatskoj 70-ih i 80-ih godinama 

20. st.«. Acta Histriae, let. 24 (2016), št. 3, str. 615–642.

Koselleck, Reinhart. Futures Past: On the Semantics of Histori-

cal Time (New York: Columbia University, 2004).

Kreft, Lev. »O alternativni kulturi«. V: Punk pod Slovenci, ure-

dila Nela Malečkar in Tomaž Mastnak (Ljubljana: Univer-

zitetna konferenca ZSMS, 1985), str. 427–428.

http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-64ZIZJH3/4/index.html
http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-64ZIZJH3/4/index.html
https://www.e-arhiv.org/diva/NevenKorda
https://www.e-arhiv.org/diva/NevenKorda
https://www.korda-art.si/


Martin Pogačar

196

Krokar. »Agropop: Pesmi s Triglava (ZKP RTV Ljubljana)«. 

Revija GM, let. 17 (1987), št 5, str. 24.

Kuvačić, Ivan. »Socijalizam i tehnička civilizacija«. V: Smisao 

i perspektive socijalizma. Zbornik radova drugog zasjedanja 

Korčulanske ljetne škole, uredila Danilo Pejović in Gajo 

Petrović (Zagreb: Hrvatsko filozofsko društvo, 1965), str. 

228–236.

Laibach. »Laibach: nastop na zagrebškem glasbenem biena-

lu«. V: Punk pod Slovenci, uredila Nela Malečkar in Tomaž 

Mastnak (Ljubljana: Univerzitetna konferenca ZSMS, 

1985), str. 383–386.

LaibachKunst. »Laibach – Tv Tednik 1983 (uncut) – Part 1«. 

Naloženo: 10. julij 2009, https://www.youtube.com/wa-

tch?v=A2WLRAr6nLo&t=1s;

– –, »Laibach – Tv Tednik 1983 (uncut) – Part 2«. Nalo-

ženo: 10. julij 2009, https://www.youtube.com/wa-

tch?v=EmzKcXTGFo4.

Lešnik, Bogdan. »ŠKUC, Forum, alternative«. V: Punk pod 

Slovenci, uredila Nela Malečkar in Tomaž Mastnak 

(Ljubljana: Univerzitetna konferenca ZSMS, 1985), str. 

428–420.

Lhomond. Pozhétki gramatike (Ljubljana, 1811). http://dlib.si/

stream/URN:NBN:SI:DOC-6HF4C35T/71ee1bd8-4c71-4c-

23-9fae-810087db4a9e/PDF.

Lovšin, Peter, Peter Mlakar in Igor Vidmar (ur.). Punk je bil 

prej, 25 let punka pod Slovenci (Ropot: Cankarjeva založba, 

2002).

Lowe, Keith. Podivjana celina, Evropa po drugi svetovni vojni 

(Ljubljana: Modrijan, 2022).

Luthar, Breda. Generacija. Osemdeseta: Pojmovnik novega kul-

turnega polja, 3. (Ljubljana: Založba ZRC, 2026). 

M. P. »Dva mita namesto vere v boga«. Katoliški glas, let. 23 

(7. januar 1971), št. 1, str. 1. http://dlib.si/stream/URN:NB-

N:SI:DOC-JRZ44XVK/bd1a7f37-1282-4565-a572-1dd7d-

c67fc2b/PDF

https://www.youtube.com/watch?v=A2WLRAr6nLo&t=1s
https://www.youtube.com/watch?v=A2WLRAr6nLo&t=1s
https://www.youtube.com/watch?v=EmzKcXTGFo4
https://www.youtube.com/watch?v=EmzKcXTGFo4
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-6HF4C35T/71ee1bd8-4c71-4c23-9fae-810087db4a9e/PDF
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-6HF4C35T/71ee1bd8-4c71-4c23-9fae-810087db4a9e/PDF
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-6HF4C35T/71ee1bd8-4c71-4c23-9fae-810087db4a9e/PDF
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-JRZ44XVK/bd1a7f37-1282-4565-a572-1dd7dc67fc2b/PDF
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-JRZ44XVK/bd1a7f37-1282-4565-a572-1dd7dc67fc2b/PDF
http://dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-JRZ44XVK/bd1a7f37-1282-4565-a572-1dd7dc67fc2b/PDF


197

Alternativa

Mahnič, Anton. »Cerkev in politika«. Rimski katolik, let. 8 

(1896), št. 4, str. 317–340.

Majstorović, Stevan. Kultura i demokratija (Beograd: Prosve-

ta, 1977).

Majstorović, Stevan. »Kultura kao put ka slobodi«. Kultu-

ra, časopis za teoriju i sociologiju kulture i kulturnu politiku 

(1976), št. 35, str. 8–21.

Malečkar, Nela in Tomaž Mastnak (ur.), Punk pod Slovenci 

(Ljubljana: Univerzitetna konferenca ZSMS, 1985).

Malečkar, Nela. »Predvsem, torkovi večeri. Ljudje hočejo 

le plesati in to je treba spoštovati«. V: Punk je bil prej, 25 

let punka pod Slovenci, uredili Peter Lovšin, Peter Mlakar 

in Igor Vidmar (Ljubljana: Cankarjeva založba – Ropot, 

2002), str. 170–172.

Malešič, Martina in Asta Vrečko. »Novi prostori, nove podo-

be«. V: Osemdeseta: Slovenija in Jugoslavia skozi prizmo do-

godkov, razstav in diskurzov, uredil Igor Španjol (Ljubljana: 

Moderna galerija, 2018), str. 45–59.

Mandić, Igor. »Punk-rock«. V: Šok sadašnjosti, Pristup medijski 

kulturi, uredil Igor Mandić (Zagreb: Centar za informacije 

i publicitet, 1979).

Manić, Ljiljana, Nada Torlak in Nataša Simeunović Bajić. 

»Tito, Yugoslavia, and the 'Third Way': Understanding 

Physical and Symbolic Borders«. Oradea, let. 11 (2011), str. 

55–62, 217–218.

Marinetti, Filippo Tommaso. »The Futurist Manifesto«. 

1909. https://www.arthistoryproject.com/artists/filippo-

-tommaso-marinetti/the-futurist-manifesto/.

Mastnak, Tomaž. »Alternativa je kurba ali: Freiheit is immer 

Freiheit des Andersdenkenden«. V: Punk pod Slovenci, ure-

dila Nela Malečkar in Tomaž Mastnak (Ljubljana: Univer-

zitetna konferenca ZSMS, 1985), str. 421–425.

– –, »Civil Society and Fascism«. V: NSK, From Kapital to 

capital, Neue Slowenische Kunst, An Event of the Final De-

cade of Yugoslavia, uredili Zdenka Badovinac, Eda Čufer 

https://www.arthistoryproject.com/artists/filippo-tommaso-marinetti/the-futurist-manifesto/
https://www.arthistoryproject.com/artists/filippo-tommaso-marinetti/the-futurist-manifesto/


Martin Pogačar

198

in Anthony Gardner (Ljubljana: Moderna galerija; 

Cambridge, London: MIT Press, 2015), str. 280–289.

– –, »Čemu osemdeseta?«. V: Osemdeseta: Slovenija in Jugosla-

via skozi prizmo dogodkov, razstav in diskurzov, uredil Igor 

Španjol (Ljubljana: Moderna galerija, 2018), str. 17–35.

– –, »Perspektive demokracije v Jugoslaviji«. Problemi 2, let. 

24 (1986), št. 262, str. 41–43.

– –, »Totalitarizem od spodaj«. Družboslovne razprave, let. 4 

(1987), št. 5, str. 91–98. https://dk.um.si/Dokument.

php?id=114093&lang=slv.

– –, »Vloga in možnost delovanja tako imenovanih alterna-

tivnih kulturnih centrov v Ljubljani in Sloveniji«. V: Punk 

pod Slovenci, uredila Nela Malečkar in Tomaž Mastnak 

(Ljubljana: Univerzitetna konferenca ZSMS, 1985), str. 

432–433.

– –, Bonapartizem, Prolegomena za študij fašizma (Ljubljana: 

založba/*cf. 2022).

– –, Civilna družba. Osemdeseta: Pojmovnik novega kulturnega 

polja, 1. (Ljubljana: Založba ZRC, 2023).

– –, Črna internacionala (Ljubljana: založba/*cf, 2019).

Mates, Leo. Koegsistencija (Zagreb: Školska knjiga, 1974).

Matičević, Davor. »Zagrebački krug«. V: Nova umjetnička pra-

ksa 1966–1978, uredil Marijan Susovski (Zagreb: Galerija 

suvremene umjetnosti, 1978), str. 21–28.

Matošević, Andrea. »'Čovjek je ujedno i ono što može biti': 

interpretacija značenja termina otuđenje u socijalizmu 

i postsocijalizmu«. Politička misao, let. 57 (2020), št. 1, str. 

47–66. https://doi.org/10.20901/pm.57.1.03.

Maurer, Kathrin. »High Culture and Popular Culture«. V:  

A Cultural History of Memory in the Nineteenth Century, 

uredila Susan A. Crane (London: Bloomsbury, 2020), str. 

115–134.

Močnik, Rastko. »Nismo krivi, a smo odgovorni«. V inter-

vjuju z Ozrenom Pupovcem, Up&Underground, Art Dossier 

Socijalizam, uredila Srećko Horvat in Dora Balas (Zagreb: 

Bijeli Val in Community Art, 2010), str. 139–155.

https://dk.um.si/Dokument.php?id=114093&lang=slv
https://dk.um.si/Dokument.php?id=114093&lang=slv
https://doi.org/10.20901/pm.57.1.03


199

Alternativa

– –, »Postmodernism and the Alternative«. V: NSK, From 

Kapital to Capital, Neue Slowenische Kunst, An Event of the 

Final Decade of Yugoslavia, uredili Zdenka Badovinac, Eda 

Čufer in Anthony Gardner (Ljubljana: Moderna galerija; 

Cambridge, London: MIT Press, 2015), str. 118–134.

– –, Extravagantia (Ljubljana: Studia Humanitatis, 1993).

Muršič, Rajko. Trate vaše in naše mladosti: zgodba o mladinskem 

in rock klubu (Ceršak: Subkulturni azil, 2000).

– –, »Rokovska alternativa na Štajerskem – Prenovljena 

civilna družba ali nostalgija?«. V: Bili ste zraven, Zbornik 

o rock kulturi v severovzhodni Sloveniji, uredili Gorazd Be-

ranič, Dušan Hedl in Vili Muzek (Pesnica: Frontier, Ptuj: 

KID, Ljubljana: Salomonov oglasnik, 1994), str. 15–24.

Negt, Oskar in Alexander Kluge, Public Sphere of Experience. 

Analysis of the Bourgeois and Proletarian Public Sphere (Lon-

don: Verso, 2016 [1973]).

Ogrinc, Marjan. »Ni nam do tega, da bi postali zgodovina«. 

V: Punk pod Slovenci, uredila Nela Malečkar in Tomaž 

Mastnak (Ljubljana: Univerzitetna konferenca ZSMS, 

1985), str. 90–102.

– –, »Punk kot diskvalificirana subkultura«. Punk Problemi, 

let. 20 (1982), št. 221, str. 42–44.

Ong, Walter J. Orality and Literacy, The Technologizing of the 

Word (London, New York: Routledge, 2003 [1983]).

Pavlič, Breda. »Interdisciplinarno proučevanje mednaro-

dnih razsežnosti množičnega komuniciranja«. Anthropos, 

let. 8 (1976), št. 1/2, str. 293–295.

Pavlović, Radmila. »K uvodniku?«. Punk Problemi, let. 21 

(1983), št. 236/237, str. 11.

Pelz, William A. »The Rise of the Third Estate: The French 

People Revolt«. V: A People’s History of Modern Europe (Lon-

don: Pluto Press, 2016), str. 40–51.

Petrović, Tanja. »Slovenia’s 1980s: a generational look at 

the decade of endless possibilities.« V: Re-imagining the 

Balkans: how to think and teach a region: festschrift in honor 

of professor Maria N. Todorova, uredile Augusta Dimou, 



Martin Pogačar

200

Theodora Dragostinova in Veneta Ivanova (Berlin: De 

Gruyter Oldenbourg, 2023). str. 185–195.

Pirih Hup, Dušan. »Razstava kserokopiranja, Fotoelektro-

grafije 1979–1993«. V: Foto/grafika: vloga fotografije v grafiki 

in grafičnem oblikovanju sedemdesetih let/Photo/Print: The 

Role of Photography in 1970s Printmaking and Graphic Desi-

gn, uredila Gregor Dražil in Lucija Šutej (Ljubljana: Med-

narodni grafični likovni center, 2022), str. 238–242.

– –, »Zapisi o delu s fotokopirnimi tehnikami 1980–1988«. 

V: Dušan Pirih Hup, Mesta / The Cities (Ljubljana: Arhitek-

turni muzej, 1998), str. 69–76.

Pivec, Franci. »Osamosvajanje študentske skupnosti. Sloven-

sko študentsko gibanje v šestdesetih letih«. V: Jugoslavija, 

krize in reforme 1968/1988, uredil Zdenko Čepič (Ljublja-

na: Inštitut za novejšo zgodovino, 2010), str. 295–303.

Pogačar, Martin. »E/affect Agropop, How Pop and Joke 

Made People Resonate in the 1980s«. V: Affect‘s Social 

Lives, uredili Ana Hofman in Tanja Petrović (Ljubljana: 

Založba ZRC 2024), str. 77–111.

– –, »Yu-Rock in the 1980s: Between Urban and Rural«. Na-

tionalities Papers, let. 36 (2008), št. 5, str. 815–832. https://

doi.org/10.1080/00905990802373504.

Pogačnik, Bogdan. »Gibanje, ki je edina alternativa blokom, 

doživlja zrelost v Alžiru«. Delo, 8. september 1973, str. 4. 

http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-FLUN-

5C3R/4/index.html.

Popović, Predrag, Aleks Lenard, Aldo Ivančič, Peter Barba-

rič, Jure Pengov, Nada Vodušek, Melita Zajc, David Tasić, 

Klaus Maeck in Chris Bohn. »Das leben ist die grösste 

kraft, die alles schafft«. Problemi 6, let. 23 (1985), št. 254, 

str. 4–36.

Potokar, Andreja. »Pank u Lublan«. V: Punk pod Slovenci, ure-

dila Nela Malečkar in Tomaž Mastnak (Ljubljana: Univer-

zitetna konferenca ZSMS, 1985), str. 32–46.

Pranjić, Kristina. Jugoslovanska avantgarda in metropolitanska 

dada (Ljubljana: Sophia, 2024).

https://doi.org/10.1080/00905990802373504
https://doi.org/10.1080/00905990802373504
http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-FLUN5C3R/4/index.html
http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-FLUN5C3R/4/index.html


201

Alternativa

– –, »Logika zaumnega jezika ruske avantgarde«. Slavistična 

revija, let. 64 (2016), št. 3, str. 325–338. 

Pulig, Srečko. 4 feljtona. Kapital, oktobar, samoupravljanje, nes-

vrstani (Zagreb: Jesenski i Turk & Arkzin, 2021).

Radonjić, Nemanja. »(Post)jugoslovenska istoriografija i 

'treći svet'«. 2018, Historiografija.hr, Portal hrvatske historio-

grafije. https://historiografija.hr/?p=9899.

Reckwitz Andreas in Hartmut Rosa. Late Modernity in Cri-

sis, Why We Need a Theory of Society, prevedel V. A. Pakis 

(Cambridge: Polity, 2023).

Rosa, Hartmut. »Social Media Filters and Resonances: De-

mocracy and the Contemporary Public Sphere«. Theory, 

Culture & Society, let. 39 (2022) št. 4, str. 17–35.

– –, Social Acceleration, A New Theory of Modernity (New York: 

Columbia University Press, 2013).

Rosa, Hartmut. The Uncontrollability of the World, prevedel 

James C. Wagner (Cambridge: Polity, 2020).

Roszak, Theodore. The Making of a Counter Culture, Reflections 

on the Technocratic Society and Its Youthful Opposition (New 

York: Anchor Books, 1969).

Rotar, Braco. »Alternativna kultura«. V: Punk pod Slovenci, 

uredila Nela Malečkar in Tomaž Mastnak (Ljubljana: 

Univerzitetna konferenca ZSMS, 1985), str. 430–431.

– –, Pomeni prostora (Ljubljana: Delavska enotnost, 1981).

Schivelbusch, Wolfgang. The Railway Journey: The Industri-

alization of Time and Space in the Nineteenth Century (Oak-

land: University of California Press, 2014).

Sluga, Dejan. Neprilagojeni opazovalci. Outsiderji in izobčenci 

(Ljubljana: Photon, 2024).

Staal, Jonas »Emancipatory propaganda«. Glossary of Common 

Knowledge. Dostopno na: https://glossary.mg-lj.si/referen-

tial-fields/historicisation/emancipatory-propaganda.

Sterle, Jadran. »Industrijska kultura mladih. Skica za socio-

logijo kulture«. Problemi (1974), št. 6/7, str. 68–75.

Stubbs, Paul. »The Non-Aligned Movement and the New 

International Economic and Information Orders: 

http://Historiografija.hr
https://historiografija.hr/?p=9899
https://glossary.mg-lj.si/referential-fields/historicisation/emancipatory-propaganda
https://glossary.mg-lj.si/referential-fields/historicisation/emancipatory-propaganda


Martin Pogačar

202

Yugoslavia, the Global South and the UN«. V: The Culture 

Of The Non-aligned, The Clash of Cultural and Political Nar-

ratives, uredili Barbara Predan in Daša Tepina (Ljubljana: 

Založba Univerze v Ljubljani, 2023), str. 21–39.

Supek, Rudi. »Še enkrat o alternativi: stalinistični pozitivi-

zem in ustvarjalni marksizem«. Problemi, let. 4 (1966), št. 

37/38, str. 123–144.

– –, »Sociološki značaj amaterizma«. Kultura, časopis za teo-

riju i sociologiju kulture i kulturnu politiku (1974), št. 26, str. 

8–16.

Susovski, Marijan. »Video u Jugoslaviji«. Spot, Časopis za foto-

grafiju (1977), št. 10, str. 7–9.

Šestan, Vlado. »Kontrakultura kot družbeni pojav in kot ide-

ologija«. Teorija in praksa, Revija za družbena vprašanja, let. 

24 (1987), št. 1/2, str. 45–55.

Španjol, Igor. »Uvod«. V: Osemdeseta: Slovenija in Jugoslavia 

skozi prizmo dogodkov, razstav in diskurzov, uredil Igor Špa-

njol (Ljubljana: Moderna galerija, 2018), str. 7–13.

Šuvaković, Miško. Anatomija angelov, Razprave o umetnosti 

in teoriji v Sloveniji po letu 1960 (Ljubljana: Znanstveno in 

publicistično središče, 2001).

– –, »Avant-gardes in Yugoslavia«. Filozofski vestnik, let. 37, 

(2016), št. 1, str. 201–219.

– –, Pojmovnik suvremene umjetnosti (Zagreb: Horetzky, Gent: 

Vlees & Beton, 2005).

Tackett, Timothy. »Nobles and Third Estate in the Revo-

lutionary Dynamic of the National Assembly, 1789–

1790«. The American Historical Review, let. 94 (1989), št. 2, 

str. 271–301.

Táíwò, Olúfémi. Elite Capture: How the Powerful Took Over Iden-

tity Politics (And Everything Else) (London: Pluto Press, 2022).

Thompson, E. P. The Railway, An Adventure in Construction 

(London: The British-Yugoslav Association, 1948).

Tilly, Charles. From Mobilization Revolution (New York: Ran-

dom House, 1978).



203

Alternativa

Tomc, Gregor. Druga Slovenija, Zgodovina mladinskih gibanj na 

Slovenskem v 20. stoletju (Ljubljana: KRT, 1989).

– –, »ApoKAliPtični PARADIŽ«. Punk Problemi let. 

20 (1982), št. 221, str. 6–16. http://www.dlib.si/

stream/URN:NBN:SI:DOC-L273V7NQ/481eed3d-

-3929-4407-8363-742f85729eec/PDF.

– –, »Spori in spopadi druge Slovenije«. V: Punk pod Slovenci, 

uredila Nela Malečkar in Tomaž Mastnak (Ljubljana: 

Univerzitetna konferenca ZSMS, 1985), str. 9–27.

– –, »Subkulturi hipijev in pankerjev. Primer Slovenije v 

sedemdesetih in osemdesetih letih«. V: Jugoslavija, krize in 

reforme 1968/1988, uredil Zdenko Čepič (Ljubljana: Inšti-

tut za novejšo zgodovino, 2010), str. 365–381.

Unkovski-Korica, Vladimir. »Yugoslavia’s Third Way: The 

Rise and Fall of Self-management«. V: The Routledge Han-

dbook of Balkan and Southeast European History, uredila John 

Lampe in Ulf Brunnbauer (London: Routledge, 2020).

Ustanovna listina Organizacije združenih narodov in Statut med-

državnega sodišča, Fakulteta za družbene vede, Založba 

FDV, Ljubljana in Ministrstvo za zunanje zadeve Repu-

blike Slovenije. https://www.gov.si/assets/ministrstva/

MZEZ/Dokumenti/multilaterala/mednarodno-pravo/

Ustanovna_listina_OZN.pdf.

Vasič, Marjeta. »Eksistencializem v mišljenju 'Revije 57' in 

'Perspektiv'«. Primerjalna književnost, let. 7 (1984), št. 2, str. 

14–23.

Videkanić, Bojana. Non-aligned Modernism, Socialist Postcolo-

nial Aesthetics in Yugoslavia, 1945–1985 (Montreal: McGill-

-Queens University Press, 2020).

»Vidmar Igor«. https://enciklopedija-osamosvojitve.si/cla-

nek/vidmar-igor/.

Vidmar, Igor. »In the Name of an Idea, The Birth of Acti-

on from the Spirit of Music«. V: NSK, From Kapital to 

Capital, Neue Slowenische Kunst, An Event of the Final 

Decade of Yugoslavia, uredili Zdenka Badovinac, Eda 

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-L273V7NQ/481eed3d-3929-4407-8363-742f85729eec/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-L273V7NQ/481eed3d-3929-4407-8363-742f85729eec/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-L273V7NQ/481eed3d-3929-4407-8363-742f85729eec/PDF
https://www.gov.si/assets/ministrstva/MZEZ/Dokumenti/multilaterala/mednarodno-pravo/Ustanovna_listina_OZN.pdf
https://www.gov.si/assets/ministrstva/MZEZ/Dokumenti/multilaterala/mednarodno-pravo/Ustanovna_listina_OZN.pdf
https://www.gov.si/assets/ministrstva/MZEZ/Dokumenti/multilaterala/mednarodno-pravo/Ustanovna_listina_OZN.pdf
https://enciklopedija-osamosvojitve.si/clanek/vidmar-igor/
https://enciklopedija-osamosvojitve.si/clanek/vidmar-igor/


Martin Pogačar

204

Čufer in Anthony Gardner (Ljubljana: Moderna galerija; 

Cambridge, London: MIT Press, 2015), str. 290–298.

Vranicki, Predrag. »Socijalizam i problem alijenacije«. V: 

Smisao i perspektive socijalizma. Zbornik radova drugog zasje-

danja Korčulanske ljetne škole (Zagreb: Hrvatsko filozofsko 

društvo, 1965).

Vreg, France. »Množični mediji, javno mnenje in demokra-

cija«. Teorija in praksa, let. 15 (1978), št. 10, str. 1108–1118.

Vurnik, Blaž. »Nova družbena gibanja v objemu Zveze soci-

alistične mladine Slovenije«. V: Jugoslavija, krize in reforme 

1968/1988, uredil Zdenko Čepič (Ljubljana: Inštitut za 

novejšo zgodovino, 2010), str. 347–363.

Williams, Raymond. »Culture«. Keywords, A Vocabulary of 

Culture and Society (New York: Oxford University Press, 

1983).

– –, Marxism and Literature (Oxford: Oxford University Press, 

1985).

Založnik, Jasmina. Zavzemanje prostorov, Nove izvedbene ume-

tniške prakse v Jugoslaviji (Ljubljana: Maska, 2024)

Zimmermann, Tanja. »Novi kontinent – Jugoslavija: politič-

na geografija 'tretje poti'«. Zbornik za umetnostno zgodovino 

(Nova vrsta), let. 46 (2012), št. 46, str. 163–188.

Žagar, Primož. »Oplajanje prakse«. Delo, 19. december 1975. 

http://www.dlib.si/listalnik/URN_NBN_SI_doc-N-

CQSZYQL/2/index.html#zoom=z.

Žavčanin, R. »Jezikoslovni pomenki«. Kmetijske in rokodelske 

novice, let. 15 (7. marec 1857), št. 19, str. 75. http://www.dlib.

si/?URN=URN:NBN:SI:DOC-3VA5BV6P.

Životić, Miladin. »Socijalizam i masovna kultura«. Smisao 

i perspektive socijalizma. Zbornik radova drugog zasjedanja 

Korčulanske ljetne škole, uredila Danilo Pejović in Gajo 

Petrović (Zagreb: Hrvatsko filozofsko društvo, 1965), str. 

333–344.

http://www.dlib.si/?URN=URN:NBN:SI:DOC-3VA5BV6P
http://www.dlib.si/?URN=URN:NBN:SI:DOC-3VA5BV6P


Kazalo

I.	 Uvod� 5

II.	 Etimologija in zgodovinski oris rab pojma� 13

1.	 Jezikovna ozadja alternative� 13

2.	 'Alternativa' v medijsko-zgodovinski perspektivi� 22

a.	 Svet in medijske tehnologije v poznem 19. stoletju� 23

b.	 Javna sfera in drugi� 30

c.	 Vznik pogojev formiranja alternativne kulture� 36

d.	 Avantgarde in alternative in družbeno-politični  

pogoji prve polovice 20. stoletja � 42

e.	 Začetki fenomena in obravnave sub- in alternativne kulture� 54

III. Alternativna kultura v socialistični Jugoslaviji� 63

1.	 Jugoslavija, alternativa z alternativami� 63

a.	 Geopolitični vidik alternativnosti� 63

b.	 Kultura in umetnost, sistemski alternativi� 71

c.	 Nove tehnologije, nove prakse� 84

2.	 Od kontra- in subkulture ...� 88

3.	 ... do alternativ(n)e (scene) v 1980-ih� 107

a.	 Kje je alternativna scena?� 107

b.	 Razkorak med generacijami� 113

c.	 Medijsko-tehnološki pogoji konceptualizacije 

	 alternativne kulture� 125

d.	 Kritične opredelitve fenomena� 144

e.	 Vprašanje prostorov (in) svobode� 161

f.	 Totalitarizem deluje tudi »od spodaj«� 173

IV.	 Je naprej ... vedno le naprej?� 179

V.	 Bibliografija� 189




	_GoBack
	_Hlk193561938
	Uvod
	Etimologija in 
zgodovinski oris rab pojma
	1.	Jezikovna ozadja alternative
	2.	'Alternativa' v medijsko-zgodovinski perspektivi
	a.	Svet in medijske tehnologije v poznem 19. stoletju
	b.	Javna sfera in drugi
	c.	Vznik pogojev formiranja alternativne kulture
	d.	Avantgarde in alternative in družbeno-politični pogoji prve polovice 20. stoletja 
	e.	Začetki fenomena in obravnave sub- in alternativne kulture


	Alternativna kultura 
v socialistični Jugoslaviji
	1.	Jugoslavija, alternativa z alternativami
	a.	Geopolitični vidik alternativnosti
	b.	Kultura in umetnost, sistemski alternativi
	c.	Nove tehnologije, nove prakse

	2.	Od kontra- in subkulture ...
	3.	... do alternativ(n)e (scene) v 1980-ih
	a.	Kje je alternativna scena?
	b.	Razkorak med generacijami
	c.	Medijsko-tehnološki pogoji konceptualizacije alternativne kulture
	d.	Kritične opredelitve fenomena
	e.	Vprašanje prostorov (in) svobode
	f.	Totalitarizem deluje tudi »od spodaj«


	Je naprej ... vedno le naprej?
	Bibliografija

