
Izhajali smo iz stališča, da so bili v 1980-ih 

letih v Jugoslaviji prisotni taki specifični 

konjunkturni pogoji, v katerih je prišlo do 

nastanka protihegemoničnih elementov  

v kulturi in kjer inovacije na različnih kulturnih 

poljih (od umetnosti do humanistike/družbenih 

ved in arhitekture) niso bile samo novitete, kot 

jih sistematično proizvaja sodobna »kreativna 

ekonomija« z radikaliziranim režimom 

proizvodnje »novega«, temveč so predstavljale 

prelom z obstoječo kulturno hegemonijo.

GENERACIJA



Osemdeseta: 
Pojmovnik novega kulturnega polja

Zvezek 3

GENERACIJA



Osemdeseta: Pojmovnik novega kulturnega polja, 3.
Urednik: Oto Luthar

Naslov: Generacija
Avtorica: Breda Luthar 

Recenzenta: Tomaž Mastnak in Marko Zajc 
Jezikovni pregled in tehnično urejanje: Tadej Turnšek 
Oblikovanje in prelom: Nina Semolič
Izdajatelj: ZRC SAZU, Inštitut za kulturne in spominske študije
Zanj: Tanja Petrović
Založnik: Založba ZRC
Zanj: Oto Luthar
Glavni urednik založbe: Aleš Pogačnik
Tisk: Cicero Begunje, d. o. o.
Naklada: 400
Prva izdaja, prvi natis / Prva e-izdaja
Ljubljana 2026

Prva e-izdaja je pod pogoji licence Creative Commons CC BY-NC-ND 
4.0 prosto dostopna: https://doi.org/10.3986/9789610510819

Izid je financiran iz sredstev raziskovalnega projekta »Oblikovanje nove
ga kulturnega polja v Sloveniji v 1980-ih: civilna družba med nacional-
ističnimi politikami in medkulturnim sodelovanjem« ( Javna agencija za 
znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije, ARIS, 
2017–2022, J6-2576), programa »Historične interpretacije 20. stoletja« ( Javna 
agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike 
Slovenije, 2017–2027, P6-0347) ter iz sredstev razpisa za sofinanciranje 
monografij ARIS.

Kataložna zapisa o publikaciji (CIP) pripravili v Narodni  
in univerzitetni knjižnici v Ljubljani

Tiskana knjiga
ISBN 978-961-05-1080-2
COBISS.SI-ID 265084163

E-knjiga
ISBN 978-961-05-1081-9 (PDF)
COBISS.SI-ID 264651779

https://doi.org/10.3986/9789610510819
http://COBISS.SI
https://cobiss.si/
https://plus.cobiss.net/cobiss/si/sl/data/cobib/264651779


GENERACIJA
Breda Luthar





3

	 Tu trdim, da obstoj družbenih skupin, čeprav korenini 
v materialnem svetu, oblikuje jezik in bolj natančno, 
pripoved: da bi skupina lahko zase terjala vlogo akterja 
v družbi in politiki, mora imeti zgodbo ali zgodbe o sebi.1

Zakaj generacija?

Pojem generacije je del vsakdanje govorice in po-
memben element samotematizacije. Je tudi sestav-
ni del etiketiranja, kategoriziranja, proizvodnje 
generacijskega in s tem kulturno Drugega, kakor 
tudi zdravorazumskega interpretiranja družbenih 
sprememb. Danes je komercialno kategoriziranje 
in komercialna proizvodnja razlike ena ključnih 
diskurzivnih praks, ki »proizvajajo« generacijo kot 
zamišljeno skupnost in periodično razglašajo po-
polnoma nove generacije z novimi praksami, stali-
šči, vrednotami (generacije alfa, Z, X, milenijci itd.). 
Družbeno-generacijsko tipiziranje je največkrat 
povezano s tehnološko determinističnim pogle-
dom na družbene spremembe, v skladu s katerim 
so habitualizirane tehnološke prakse in kulturne 
distinkcije ključni kriterij proizvodnje generacij-
ske razlike. Proizvodnja generacijsko Drugega je 
konstitutivni del nenehne proizvodnje novega in 

1	 Sarah Maza, The Myth of the French Bourgeoisie: An Essay 
on the Social Imaginary, 1750–1850 (Cambridge: Harvard 
University Press, 2003), str. 6.



Breda Luthar

4

ustvarjanja »hypes« v komercialni kulturi, s čimer 
oblikuje občinstvo te kulture in ji hkrati podeljuje 
legitimnost. To socialno-generacijsko tipiziranje, 
kot simulacija družbene analize, lahko daje napačen 
vtis, da z izumljanjem poimenovanja odkrivamo ali 
definiramo tudi nove družbene fenomene.

Onstran generacijskega etiketiranja v komerci-
alnem in popularnem diskurzu sociološki koncept 
generacije kot analitične kategorije predpostavlja, 
da obstaja povezanost med kulturnimi in druž-
benimi spremembami ter med individualnim in 
strukturnim. Tematizacija družbenih sprememb, 
ki so na različne načine povezane s spremembami 
na področju materialne kulture, tehnologij in z 
njimi povezanih praks, odpira vprašanje o speci-
fični generacijski subjektiviteti, torej o specifičnem 
(generacijskem) subjektnem tipu, ki se oblikuje v 
kontekstu družbenih transformacij. S tem ko obrav-
navamo generacijo kot slovarski pojem, predpos-
tavljamo, da sta analiza družbenega in subjektiv-
nega povezani kategoriji. V tako uporabo pojma je 
vgrajena predpostavka o potencialnem oblikovanju 
specifičnega generacijskega habitusa, subjektiv-
nosti, strukture občutenja, ki izhaja iz različnih 
simbolnih, praktičnih ter materialno-tehnoloških 
okoliščin časa.

V skladu s tem nas zanima, ali lahko pojem 
generacije služi kot analitično orodje za analizo 
družbenih sprememb ter ali biološke skupine – ko 
slednje postanejo družbene generacije – konsti-



5

Generacija

tuirata njihova historična lokacija in poznavanje 
istih interpretativnih in formativnih principov, ki 
zadevajo njihov biografski in historični horizont. 
Ali pa je, kot pravi McKenzie Wark, celotna ideja 
generacionalizma, torej ideja, ki pravi, da obstaja 
skupno izkustvo, ki definira starostno kohorto, me-
dijski artefakt? Da torej generacije ne družijo sku-
pna izkustva in historična lokacija, temveč različna 
izkustva, ki so interpretirana skozi iste narative in 
podobe medijske kulture?2 Pri pisanju gesla smo 
izhajali iz stališča, da generacije ne moremo razu-
meti kot realnost brez diskurzivnega obstoja (skozi 
poimenovanja, etiketiranja, diskurzivne razlike 
in reinvencije), kakor tudi ne brez subjektivnosti 
(izkustva in interpretacije izkustva). Ali kot pravi 
Andreas Reckwitz, vse družbene diskurzivne in 
nediskurzivne prakse (od dela in potrošnje, habi-
tualiziranih praks, povezanih z družabnimi mediji, 
seksualnih praks, diskurza o vzgoji, ljubezni ali 
ekonomiji …) moramo opazovati v okviru vprašanja, 
kakšen (generacijski) subjekt se oblikuje skoznje.3 
Skupna historična situacija oz. lokacija neke gene-
racije je potencialno lahko vedno prevedena v neko 
obliko skupne subjektivnosti in delovanja, toda bolj 
kot na podlagi historičnega umeščanja so generacije 

2	  McKenzie Wark, »Planet of Noise: So who are Gener-
ation X and why are they saying these terrible things 
about us?«, Juice December (1993), str. 74–78.

3	  Andreas Reckwitz, Subjekt (Bielefeld: Transcript, 2008), 
str. 135.



Breda Luthar

6

proizvedene preko diskurza razlike. V tem besedilu 
bomo naredili premik od razumevanja generacij 
kot neproblematičnih skupinskih entitet k pojmo-
vanju generacije tako kot historičnega subjekta kot 
tudi kot učinka praks klasificiranja, poimenovanja, 
tematiziranja, uprizarjanja in samotematiziranja, pa 
tudi drugih nediskurzivnih performativnih praks.

Vsi trije pogledi (historični, diskurzivni in izku-
stveni) so pomembni za teoretsko konceptualiza-
cijo kot analizo konkretne empirične generacije 
in »njenega časa« ter družbenih transformacij in 
simbolnih revolucij, katerih akter je ta generacija. 
Pogled, skozi katerega posamezniki interpretirajo 
svoje izkustvo, je torej odvisen tudi od etiketiranja 
in kategorizacij, ki mobilizirajo določen pogled 
na svoje lastno izkustvo. Generacija se tako for-
mira skozi samotematizacijo in diferenciacijo od 
drugih generacij ter skozi druge javne diskurze 
o generacijah, ki so del promocijske govorice ali 
zgodovinjenja. Ker torej generacija ni le družbena 
entiteta, temveč tudi (ali predvsem) diskurzivni 
artefakt generacijskih etiket, je nikoli ne moremo 
ločiti od družbene dinamike simbolnega boja za 
moč v družbi ali v specifičnem družbenem polju, 
npr. v polju umetnosti, znanosti itd.

Oblikovanje generacije je vedno konstruirano v 
konfliktu glede resursov, ki so na voljo. »Genera-
cionalizacija« (torej proces generacijskega dela, ki 
šele pripelje do oblikovanja generacije, tudi skozi 
reinvencijo preteklosti) implicira simbolni konflikt 



7

Generacija

in dostop do materialnih resursov in simbolnega 

kapitala, kjer je vsaka klasifikacija in vsako etiketira-

nje (npr. generacija osemdesetih) del boja za moč, 

vidnost in dokso.4 Najboljši primer simbolnega 

konflikta so generacije v umetnosti in akademski 

sferi, kjer intelektualci ali umetniki uporabljajo 

različna dramaturška orodja, s pomočjo katerih se 

opredeljujejo in pozicionirajo kot pripadniki speci-

fične generacije. Eno od takih orodij je organiziranje 

v skupine, ki jih umetniki organizirajo sami ali pa 

4	  Ilustrativen primer tega spopada sta npr. dva spisa o 
»generaciji osemdesetih«: Prvi je članek Lenarta Kučića 
»Talci neke mladosti« v Disenzu: »To družbo namreč 
upravlja generacija, ki se ji je vse največje in najpomemb-
nejše zgodilo prav v osemdesetih prejšnjega stoletja. Ti 
ljudje so si takrat ustvarili poklicne kariere ter si nako-
pičili vse oblike kapitala, od finančnega in političnega 
do simbolnega in kulturnega […]. Tisti, ki smo odraščali 
ob Pearl Jamih in Radioheadih, gledali Trainspotting, 
brali Bridget Jones in Klub golih pesti, spremljali Pri-
jatelje in se udeležili stadionskega koncerta Siddharte, 
smo se – če smo imeli srečo. pri generaciji osemde-
setih kvečjemu zaposlili …« (Lenart J. Kučić, »Talci neke 
mladosti«, Disenz, 13. 1. 2022, https://www.disenz.net/
talci-neke-mladosti). Drugi primer je poslanica Zasuka 
(sindikata delavcev v kulturno-ustvarjalnem sektorju), ki 
je v začetku februarja 2024 pred kulturnim praznikom 
8. 2. zaokrožila po družabnih medijih: »Ugotavljamo 
nereflektiranost alternativne kulturne srenje osemde-
setih, ki je bila ob osamosvojitvi poplačana s svojimi 
kulturnimi institucijami […] so postali kulturni atašeji 
novopečenih kapitalistov, dvorni pesniki razreda, ki je 
prevzel oblast« (Zasuk, »Kdaj bo že konec vaših osem-
desetih«, Zasuk, 6. 2. 2024, https://zasuk.si/2024/02/06/
kdaj-bo-ze-konec-vasih-osemdesetih).

https://www.disenz.net/talci-neke-mladosti
https://www.disenz.net/talci-neke-mladosti
https://zasuk.si/2024/02/06/kdaj-bo-ze-konec-vasih-osemdesetih
https://zasuk.si/2024/02/06/kdaj-bo-ze-konec-vasih-osemdesetih


Breda Luthar

8

jih post festum poimenujejo in kategorizirajo drugi 
(Frankfurtska šola, NSK, die Brücke itd.), kar jim 
pomaga pri kolektivnem pozicioniranju in hkrati 
dovoljuje individualne razlike. Posebej zanimiv je 
primer 1980-ih let v Jugoslaviji oz. Sloveniji, ker 
je pri zgodovinjenju tega obdobja generacija kot 
mreža diskurzov neizogibno del boja za nacional-
no mitologijo »nastanka samostojne države« in za 
status »ključnih akterjev«. Je del političnih bojev 
za interpretacijo tega obdobja in boja za zasluge 
in časti.

V besedilu smo izhajali iz stališča, da so bili v 
1980-ih letih v Jugoslaviji prisotni taki specifični 
konjunkturni pogoji, v katerih je prišlo do nastanka 
protihegemoničnih elementov v kulturi in kjer ino-
vacije na različnih kulturnih poljih (od umetnosti 
do humanistike/družbenih ved in arhitekture) niso 
bile samo novitete, kot jih sistematično in z veliko 
frekvenco proizvaja sodobna »kreativna ekonomija« 
z radikaliziranim režimom proizvodnje »novega«, 
temveč so predstavljale prelom z obstoječo kultur-
no hegemonijo. Kriza lahko prispeva k diskontinu-
iteti dokse (torej splošne popularne vednosti), do 
česar pride zlasti v primeru, ko je dominantni razred 
v širšem polju moči fragmentiran in razcepljen, s 
čimer vzpodbudi spremembo.

Naj opozorimo, da določene historične konjun-
kture nikakor ne definirajo enostavne stvari, kot sta 
npr. t. i. sprememba režima ali borba za »osamo-
svojitev« – čeprav slednje seveda imajo določen 



9

Generacija

učinek.5 To, kar poganja konjunkturo, je običajno 
kriza, ko se protislovja, ki vedno obstajajo in igrajo 
vlogo v vsakem historičnem trenutku, kondenzi-
rajo. V besedilu bomo ugotavljali, če generacija 
kot družbena kategorija, ne kot biološka entiteta, 
lahko predstavlja analitično orodje za razmišljanje 
o teh razmerah in družbeni spremembi nasploh. 
V zadnjem delu si bomo zastavili vprašanje, če 
bi bilo treba poiskati drugačne pojme, ki bi bolje 
opredelili historične specifične subjektivitete, torej 
tudi generacijske subjektivitete. V zaključku nas bo 
zanimalo, kakšno je razmerje med generacijsko 
in razredno subjektiviteto ter predvsem kakšno 
vlogo ima koncept v svoji esencialistični inačici za 
mistifikacijo razrednih razmerij in razmerij moči 
nasploh. Kakšna je njegova vlogi pri premeščanju 
družbenega konflikta skozi simuliranje generacij-
skega razkola – na primer razkola med »generacijo, 
ki je začela z opravljanjem poklica po letu 1991«, ter 
»generacijo osemdesetih«, temi »kulturnimi atašeji 
novopečenih kapitalistov«?

V tem besedilu najprej umestimo vprašanje o 
analitični uporabnosti pojma generacije pri analizi 
družbenih sprememb v okvir razprave o konjuk-

5	  Kot ugotavlja Theodore Schatzki (2019), je razlika npr. 
med dogodki in procesi vsaj deloma ravno v drugačnem 
razmerju do razlike in spremembe. Dogodek ne vsebuje 
nujno razlike, ki bi zadoščala za spremembo, temveč 
je enostavno pojav nečesa; Theodor R. Schatzki, Social 
Change in a Material World (London/New York, Rout-
ledge, 2019).



Breda Luthar

10

turalni analizi kot metodološko-epistemološkem 
okviru kulturne sociologije in kulturne zgodovine 
z ozirom na zgodovinjenje 1980-ih let v Jugoslaviji. 
V nadaljevanju obravnavamo pomen pojma gene-
racije skozi napetost med biografijo in strukturo 
v obravnavi družbenih sprememb. Zanima nas 
analitični položaj koncepta generacije z ozirom 
na napetost med strukturnimi okoliščinami časa 
in individualnim delovanjem. Nadaljujemo s te-
matizacijo družbenega senzorija ali razpoloženja 
1980-ih let in s tem v konjunkturalno analizo in 
tematizacijo generacije vnesemo vprašanje afekta. 
Temu sledijo poglavja, ki se pomikajo od obravnave 
modernega koncepta pojma, ki najbolj natančno 
sociološko operacionalizacijo doseže pri Karlu 
Mannheimu po prvi svetovni vojni – z obravnavo 
možnih alternativnih ali dopolnjujočih se pojmov 
(od strukture občutenja do habitusa ali subjekti-
vacije) – do konstruktivistične predelave pojma, 
ki razume generacijo kot historično proizvedeno 
diskurzivno formacijo. Zaključimo s kritiko ko-
mercialne rabe koncepta generacije kot neke vrste 
spontane ali banalne teorije družbenih sprememb. 
Na koncu se vprašamo, kako je mogoče genera-
cijske strukture občutenja povezati s historično 
konjunkturo 1980-ih let ter v kakšni meri lahko 
družbena generacija služi kot konceptualno orodje 
za razumevanje subverzivnih sprememb dokse v 
okviru posameznih družbenih polj in morebitne 
političnosti teh subverzij.



11

I

Etimološka opredelitev pojma  
in zgodovinski okvir

1.	Uvod

Pojem generacije je izveden iz latinskih izrazov 
generatio, ki izvira iz genus (»rod«, »poreklo«) in ge-
nerare (»generirati«, »proizvesti«, »ustvariti«, »zaplo-
diti«) oz. iz grškega genesis, ki pomeni »nastajanje«, 
»potomstvo«, »pridelovanje«.6 V besedi »generacija« 
se skriva predstava organskega prehoda od nastanka 
in izvora k nadaljevanju v okviru kvazi naravne ge-
nealogije in organskega ritma, ki nadzoruje zgodo-
vino in umešča posameznika v kolektiviteto ter tako 
povezuje zgodovino z biološkimi koncepti. Uporaba 
pojma se je od biologije sčasoma premaknila na 
družbeno pojmovanje generacije kot ljudi, ki jim 
je skupno izkustvo časa. V tem prispevku nas torej 
ne zanima biološka generacija, temveč družbeni 

6	 Sigrid Weigel. »Die 'Generation' als symbolische Form. 
Zum genealogischen Diskurs im Gedächtnis nach 1945«, 
Figurationen. gender literatur kultur (1999). Weigel anali-
zira koncept in narativ generacije kot simbolne oblike 
(ne kot sociološke kategorije), to je kot kulturnega vzor-
ca za konstruiranje zgodovine. To počne na primeru 
nemške povojne zgodovine in generacij, ki sledijo t. i. 
»prvi generaciji«. Gl. tudi Raymond Williams, Keywords. 
A Vocabulary of Culture and Society (New York: Oxford 
University Press, 1983).



Breda Luthar

12

koncept generacije. Ta širša, torej družbena uporaba 
pojma v smislu skupine ljudje, rojenih v približno 
istem času, običajno v obdobju 30 let, ki je podvrže-
na podobnim okoliščinam, torej specifični politični, 
kulturni, tehnološki in ekonomski konstelaciji, na 
podlagi katere oblikuje mentaliteto oz. podoben 
habitus, se začne šele z modernizacijo. Pojem se je 
razširil po 18. stoletju s t. i. »romantično generacijo« 
ter nato ponovno na začetku 20. stoletja. Moderni 
koncept generacije se je tako pričel uporabljati na 
prelomu stoletja in je kulminiral z zlato dobo kon-
cepta po 1. svetovni vojni, posebej v 1920-ih letih, 
ko je bil kodificiran v vrsti teorij in manifestov, ki so 
poudarjali pomen mladosti in izkustva v mladosti 
na podlagi ideje generacij.7 Sosledje družbenih in 
kulturnih generacij se je pričelo konceptualizirati 
kot zgodovina, pri kateri ne gre le za vprašanje na-
ravnega, temveč predvsem kulturnega nasledstva 
ter za rokovanje s historično zapuščino.

Tedaj se začne iz pojma redno oblikovanje vrste 
nominalnih besednih zvez – »povojna generacija«, 
»izgubljena generacija«, »beat generacija«, »gene-
racija 68«, »baby boom generacija«, »generacijski 
konflikt«, »alternativna generacija«, »generacija X, 
Z, Y« itd., »digitalna generacija«, »zadnja generacija«, 
»generacijski razkorak«, »generacijska solidarnost«, 
»generacijski spopad« itd. V tem smislu pojem de-
finira tudi SSKJ, ki generacijo opredeli kot ljudi 

7	 Gl. npr. Robert Wohl, The generation of 1914 (Cambridge: 
Harvard University Press, 1979).



13

Generacija

»približno iste starosti, ki živijo v istem času in imajo 
podobne interese ali nazore, rod: naša generacija 
tega ni mogla razumeti; nova generacija; pesniška 
generacija; mlajša generacija pisateljev«. Vmes v 
popularnem diskurzu praktično ni več referenčne-
ga konteksta, ki ne bi veljal tudi za značilno potezo 
neke generacije. Tako se v popularnem diskurzu 
stalno proizvaja cel register generacijskih pojmov, 
ki naj bi opredeljevali neko historično konstelaci-
jo. S tem se uveljavljata tudi specifična historična 
periodizacija in strukturiranje zgodovine v kvazi 
naravna historična obdobja, kjer se zgodovina šteje 
in pripoveduje skozi generacije. Ta generacijska 
narativizacija zgodovine poteka tudi na račun dru-
gih oblik družbenega strukturiranja, ki so lahko vir 
sprememb, kot so na primer razredne razlike. V 
okviru materialne kulture ali tehnološke produk-
cije ter stalne tehnološke ali simbolne in estetske 
inovacije, ki je vgrajena v to proizvodnjo, se pojem 
inovacije seveda ne nanaša le na ljudi, temveč tudi 
na časovno opredeljene industrijske izdelke – npr. 
novejša generacija električnih avtov, zadnja gene-
racija superg Nike Air ali prva generacija Macov.

Koncepta družinske, torej biološke generacije 
na eni strani ter družbene generacije na drugi 
se bistveno razlikujeta glede konceptualizacije 
družbenega časa in pri vprašanju družbeno-
zgodovinskih sprememb nasploh. Medtem ko 
prvi koncept temelji na predpostavki kontinuitete 
in reprodukcije ter kulturne stabilnosti, koncept 



Breda Luthar

14

generacije kot družbene (in ne biološke) kategorije 
predpostavlja konflikt in diskontinuiteto. Koncept 
družbene generacije, kot ga želimo uporabljati 
tukaj, je torej moderen koncept in se nanaša na 
potencialno oblikovanje kolektivne identitete, 
ki jo proizvede skupno izkustvo skupine ljudi 
določene starosti. Formacija družbenih generacij 
je v principu povezana s hitrimi spremembami, 
ko lahko prepoznavamo distinktivne generacije 
znotraj relativno kratkega obdobja, tako da menjava 
generacij postaja vedno hitrejša, v kontekstu hitrih 
tehnoloških sprememb pa časovnost generacij 
vedno krajša. Stina Bengtsson in Bengt Johansson 
v kontekstu današnjih tehnoloških sprememb v 
okviru medijskih študij govorita o generacijsko 
specifični digitalni družbenosti, ki oblikuje specifične 
izkustvene svetove, »mikro-generacije«, ki nastajajo 
kot rezultat hitro spreminjajočih se tehnologij 
in naturaliziranja spletne družbenosti. V toku 
življenja ene generacije lahko pride do različnih 
mikrogeneracijsko specifičnih svetov življenja.8

8	 Stina Bengtsson in Bengt Johansson, »'Media Micro-
Generations'. How New Technologies Change Our 
Media Morality«, Nordicom Review, 39/2 (2018). Gl. tudi 
Bennett M. Berger, »How Long Is a Generation?«, The 
British Journal of Sociology, 11/1 (1960). Za širšo obravna-
vo medijskih/tehnoloških sprememb in generacij gl. 
Göran Bolin, Media Generations. Experience, Identity and 
Mediatised Social Change (London: Routledge, 2017).



15

Generacija

2.	Konjunkturalna analiza in razpoloženje

Da bi opredelili vlogo pojma generacije kot anali-
tične kategorije v analizi družbene transformacije, 
tudi transformacije v jugoslovanskem socializmu v 
osemdesetih letih 20. stoletja, si ga bomo ogledali 
skozi perspektivo konjunkturalne analize 1980-ih 
let. Jeremy Gilbert na kratko definira konjunkturno 
ali konjunkturalno analizo kot »analizo konver-
gentnih in divergentnih tendenc, ki oblikujejo total-
nost razmerij moči znotraj danega družbenega polja 
v določenem času.«9 V anglofonski razpravi pojem 
konjunkture v prvi vrsti označuje način, na katerega 
se srečujejo (angl. conjoin, lat. conjungere) različni 
elementi oz. konstelacija različnih faktorjev.10 Gre 
torej za analizo konvergentnih (skupaj delujočih 
in medsebojno podpirajočih se) ali divergentnih 
(razhajajočih se) tendenc, ki oblikujejo totalnost 
razmerij moči znotraj danega družbenega polja v 
določenem času.11

Konjunkturalna analiza sama po sebi ni nič no-
vega in ima dolgo tradicijo v marksistični teori-
ji, predvsem v delih Lenina in Gramscija. Pojem 
se je nato uveljavil in razvil v teoretsko-politični 
konstelaciji sedemdesetih in osemdesetih let 20. 

9	 Jeremy Gilbert, »This Conjuncture: For Stuart Hall«, 
New Formations, 96/97 (2019).

10	 Moritz Ege, »Cultural Studies als Konjunktur- und 
Konstellationsanalyse. Zur Einleitung«, Zeitschrift für 
Kulturwissenschaften, 13/2 (2019), str. 104.

11	 Gl. Gilbert, »This Conjuncture: For Stuart Hall«.



Breda Luthar

16

stoletja v okviru neomarksizma (npr. pri Poulan-
tzasu, Althusserju in nato v programu britanskih 
kulturnih študij). Ob naslanjanju na Gramscija je 
pojem konjunkture v svojih empiričnih študijah 
sistematično uporabljal Stuart Hall, predvsem pri 
analizi pogojev, ki so privedli do vzpona thatcheriz-
ma v Veliki Britaniji v 1970-ih in 1980-ih letih, torej 
v ključnem obdobju in na začetku neoliberalnega 
obrata.12 Nato se je konjunkturalni konceptualni 
aparat zlagoma umaknil v ozadje in se ponovno 
uveljavil sredi prvega desetletja 21. stoletja, pred-
vsem s teksti Lawrenca Grossberga, ki je koncept 
redefiniral s poststrukturalističnim uvidom in z 
vključitvijo teorije afekta v analizo.13 John Clarke 
kot eden prvih protagonistov uporabe tega pojma 
v analizi thatcherizma danes ponovno tematizira 
relevantnost konjukturalnega pristopa za analizo 
družbenih fenomenov, posebej za analizo sodobne-
ga populizma.14 Po njegovem mnenju mora analiza 

12	 Najbolj dosledno je pojem razvit v Stuart Hall, Chas 
Critcher, Tony Jefferson, John Clarke in Brian Roberts, 
Policing the Crisis: Mugging, the State and Law and Order 
(London: Macmillan International Higher Education, 
2013). Gl. Stuart Hall, »The Great Moving Right Show«, 
Marxism Today ( januar 1979).

13	 Lawrence Grossberg, »Cultural Studies in Search of a 
Method, or Looking for Conjunctural Analysis«, New 
Formations, 96/1 (2019).

14	 O konjunkturi torej lahko razmišljamo tudi kot o pros-
toru politično-kulturnih bojev za »opredelitev časa«, 
kjer so nekateri fenomeni in silnice obravnavani kot 
signifikantni, hkrati pa se zmanjšuje pomen drugih, 



17

Generacija

nekega obdobja obravnavati družbene značilnosti, 
kot je populistična hegemonija v nekem obdobju, 
kot konjunkturne formacije, in ne kot epohalne 
premike. Na ta način se je mogoče izogniti pastem 
metodološkega nacionalizma, teritorialni ograditvi 
na nacijo in državo ter splošnemu metodološkemu 
globalizmu. Po Grossbergu je konjunkturna kultur-
na analiza »umeščena nekje med specifičnost tre-
nutka in long duree [dolgo trajanje] celotne epohe«.15

Konjunkturna analiza kot krovni pojem oz. kot 
objekt teoretične analize poudarja razlikovanje 
med t. i. organskimi in naključnimi silnicami, ki 
določajo neko specifično krizo. Pri proučevanju 
neke strukture je torej treba razločevati organska 
(relativno stalna) gibanja ter gibanja, ki bi jih lahko 
imenovali »konjunkturna« in ki se pojavljajo kot 
priložnostna, neposredna, skorajda slučajna.16 Vsaka 
konjunktura je namreč delno determinirana z epo-
ho, v kateri se pojavlja, pa vendar morajo epohalne 
spremembe in konjunkturalna kriza, čeprav so po-

s čimer se oblikuje pripoved z določeno usmeritvijo 
skozi konjunkturo, ki usmerja politično soglasje (npr. 
uresničitev stoletnega hrepenenja po etnični državi; Gl. 
John Clarke, »Anti-elitism, populism and the question 
of the conjuncture«, v: The Cultural Politics of Anti-Elit-
ism, uredila Moritz Ege in Johannes Springer (London: 
Routledge, 2023) str. 56.

15	 Grossberg, »Cultural Studies in Search of a Method«, 
str. 42.

16	 Antonio Gramsci, Izbrana dela (Ljubljana: Cankarjeva 
založba, 1974), str. 174.



Breda Luthar

18

vezane, ostati analitično ločeni zadevi.17 Nick Hardy 
sicer meni, da je analitična ločitev na strukturalno 
totalnost na eni strani ter konjunkturo (konkret-
ne okoliščine) na drugi kot dve distinktivni vrsti 
teoretične analize problematično, ker teoretika 
sili, da se epistemološko opredeli za eno ali drugo. 
Po njegovem mnenju je lahko most med obema 
ravno Althusserjev koncept t. i. »aleatornega« ma-
terializma.18 Z »materializmom soočenja« naj bi 
Althusser ponudil idejo, kako uporabiti Marxova 
znanstvena orodja historičnega materializma (ta 
predpostavlja kavzalno logiko zakonov zgodovine, 
ki rezultirajo v predvidljivem historičnem razvo-
ju) v konkretni analizi povsem specifične situacije 
in pri razumevanju revolucionarnih sprememb. 
Družba je kompleksna celota različnih povezanih 
struktur, ki so v medsebojnem razmerju, lahko 
tudi antagonističnem. Ti antagonizmi so vedno 
nepredvidljivi (so torej aleatorni). Zgodovina se 
namreč bolj kot uresničevanje zgodovinske logike 
odvija kot serija naključnih (aleatornih) srečanj med 
različnimi elementi, ki se včasih utrdijo in kristali-
zirajo v nekaj novega. Na ta način je mogoče bolje 
pojasniti lokalizirane konjunkture, kot je bila npr. 
Jugoslavija v osemdesetih letih 20. stoletja.

17	 Grossberg, »Cultural Studies in Search of a Method«, 
str. 67.

18	 Nick Hardy, »Theory From the Conjuncture: Althuss-
er’s Aleatory Materialism and Machiavelli's dispositif«, 
Décalages: the Journal of Althusser Studies, 1/3 (2013), čl. 5.



19

Generacija

Konjunkturna ali konjunkturalna analiza19 kot 
metodološko-epistemološko vodilo in teoretični 
objekt predstavlja alternativo epohalnim družbenim 
diagnostičnim analizam, ki izhajajo iz implicitnega 
stališča, da obstaja neka dominantna značilnost, 
neka singularnost, ki opredeljuje historični čas. Vsak 
konkretni trenutek je tako razlagan kot tipični primer 
širšega procesa, katerega dimenzije in dinamika so že 
dobro znane – kot npr. globalizacija, neoliberalizem, 
tranzicija, doba nacionalizmov, platformski kapita-
lizem itd. V nasprotju s t. i. epohalnimi diagnozami 
konjunkturna analiza zahteva, da smo pozorni na 
mnogovrstnost determinacij, ki so v igri v določe-
nem trenutku, kjer pride do asemblaža (združitve in 
hkratnega delovanja) različnih kulturnih in politič-
nih repertoarjev.20 V jedru strategije za definiranje 
neke singularnosti, ki določa čas in torej poimenuje 
trenutek, je intelektualni poskus jasnega definiranja 
in razumljiva želja reči, da vemo, »zakaj pri vsem 

19	 Pojem konjunkture ter konjunkturne ali konjunktu-
ralne analize vnaša nekoliko pojmovne zmede, saj se v 
slovenščini – kot tudi v nemščini – nanaša predvsem na 
kratke ekonomske cikle, medtem ko v angleščini nima 
tega pomena. Ker zato pojem »konjunktura« vzbuja 
veliko nesporazumov, nekateri nemški avtorji predla-
gajo prevajanje v »konjunkturalna analiza«. Gl. repliko 
Rainerja Winterja v Alexa Färber, Ben Trott, Alexandra 
Schwell in Rainer Winter, »Repliken«, Zeitschrift für Kul-
turwissenschaften, 13/2 (2019), str. 126–127.

20	 Gl. Louis Althusser, »The Underground Current of 
the Materialism of the Encounter«, v: Philosophy of the 
Encounter: Later Writings, 1978–1987, uredila François 
Matheron in Oliver Corpet (London: Verso, 2006).



Breda Luthar

20

tem gre«. Hkrati je poimenovanje del akademske 
dinamike ali akademskega trga, kjer samo etike-
tiranje spremembe (kot recimo doba populizma, 
doba narcisizma, doba jeze, doba kulturnega ka-
pitalizma itd.) predstavlja avtorjevo izjavljanje in 
opredeljevanje v okviru akademskega simbolnega 
trga prestiža.21 Ta poudarek na prevladujočih in 
definitivnih potezah je pomemben in v praksi po-
gosto učinkovit. Če pa je za nas ključno razumeti 
spremembo in gibanje znotraj tega abstrahiranega 
historičnega »sistema«, predvsem recimo družbene 
in kulturne transformacije v preteklosti, moramo 
prepoznati kompleksne medsebojne odnose med 
gibanji in tendencami ter ugotoviti, v kakšnem 
razmerju so do celotnega kulturnega procesa, ne 
pa le do izbranega in abstraktnega dominantnega 
sistema (npr. svetovni pohod neoliberalizma).

Konjunkturna analiza torej preiskuje različne 
vzroke krize v nekem času, ki se križajo in preple-
tajo ter medsebojno učinkujejo. Kot krizo razume 
Doreen Massey, je konjunktura daljše ali krajše 
obdobje, v katerem različna družbena, politična, 
ekonomska in ideološka protislovja, ki se pojavljajo 
v družbi, »pridejo skupaj« ter dobijo specifično in 
distinktivno obliko. Nestabilnost, ki jo implicirajo 
ta protislovja antagonističnih odnosov, lahko zares 
omogoči družbene transformacije. To so trenutki 
potencialne spremembe, toda to, kako se bo kriza 

21	 Gl. Clarke, »Anti-elitism, populism and the question of 
the conjuncture«.



21

Generacija

razrešila, nikakor ni vnaprej določeno.22 Za 1980-a 
leta, ki jih Ana Podvršič imenuje »izgubljeno de-
setletje jugoslovanskega samoupravljanja«, bi lah-
ko rekli, da moramo o njih razmišljati kot o času 
dinamične intersekcije večvrstnih divergentnih 
kriz, sinhroniziranih čez več družbenih polj, ki so 
vzburkale družbeno, kulturno, politično in eko-
nomsko formacijo.23

3.	Generacija kot analitični koncept:  
med biografijo in zgodovino

Klasični epistemološki problem v družbenih vedah 
sta analiza in razumevanje družbene transformacije. 
Razumevanje sprememb in napetosti med kontinu-
iteto in spremembo predstavlja temeljno dihotomi-
jo sociološke misli in izhodišče za vsako sociološko 
obravnavo modernih družb. Te od tradicionalnih 
družb razlikujejo hitre spremembe in endemični 
procesi družbene transformacije. Vprašanje druž-
benih sprememb je tako konstitutivno za sociolo-
ško disciplino. Analiza tega, kako in zakaj se družbe 

22	 Gl. Stuart Hall in Doreen Massey, »Interpreting the 
Crisis«, Soundings: A journal of politics and culture, 44/44 
(2010). Po mnenju Doreen Massey zgodovinsko gibanje 
poteka od ene konjunkture do druge, ne pa kot evolu-
cijski tok.

23	 Za natančnejšo analizo gl. na primer Ana Podvršič, Iz 
socializma v periferni kapitalizem. Neoliberalizacija Slove-
nije (Založba cf: Ljubljana, 2022). Gl. tudi Neven Borak, 
Ekonomski vidik delovanja in razpada Jugoslavije (Ljubl-
jana: Znanstveno in publicistično središče, 2002).



Breda Luthar

22

spreminjajo, je ena najtežjih nalog v sociologiji in 
družbenih vedah nasploh. Tematizacija družbenih 
sprememb, ki so v različnih vrstah povezanosti tudi s 
spremembami na področju materialne kulture, teh-
nologij in z njimi povezanih praks, odpira vprašanje 
o specifični generacijski subjektiviteti, torej o speci-
fičnem subjektnem tipu, ki se oblikuje v kontekstu 
družbenih transformacij. Charles W. Mills v svojem 
delu Sociološka imaginacija zapiše, da je najplodnejša 
distinkcija, s katero se ukvarja sociološka imaginacija, 
razkorak med »osebnimi težavami miljeja« in »jav-
nimi vprašanji družbene strukture«.24 Ta distinkcija 
zanj predstavlja ključno orodje sociološke imagina-
cije. Prav v ta razkorak med biografijo in zgodovino 
vstopi koncept generacije, tako da bi lahko rekli, da 
je najpomembnejša epistemološka vloga koncepta 
povezovanje individualnega in družbenega.25 Kot 
koncept naj bi »družbena« generacija omogočila 
umestitev zasebnega izkustva, življenjskih dogod-
kov in spominov generacije 1980-ih let v Jugoslaviji 
oz. Sloveniji v širši historični družbenokulturni okvir 
ter povezala mikro in makro pogled, osebno izkustvo 
in opredeljevanje do celotnega historičnega okolja.

24	 Charles W. Mills, Sociološka imaginacija (Ljubljana: FDV, 
zbirka Theoria, 1958/2018), str. 39.

25 	 Semi Purhonen, »Zeitgeist, Identity and Politics: The 
Modern Meaning of the Concept of Generation«, v: The 
Routledge International Handbook on Narrative and Life 
History, uredili Ivor Goodson, Ari Anikainen, Pat Sikes 
in Molly Andrews (New York: Routledge, 2016).



23

Generacija

Koncept generacije kot analitične kategorije 
predpostavlja povezanosti med kulturo in družbenimi 
spremembi ter med individualnim in strukturnim 
skozi vprašanje o morebitnem oblikovanju specifičnega 
generacijskega habitusa, subjektivnosti, strukture 
občutenja, ki izhaja iz različnih okoliščin časa – 
simbolnih, praktičnih, materialno-tehnoloških. 
Predpostavljamo torej, da je mogoče analizirati 
družbene transformacije z analizo proizvodnje 
generacijske identitete in kolektivnega pripadanja, 
tega »Mi-občutka«, preko pripovedi o 1980-ih ter 
povezati analizo t. i. simbolnih revolucij v kulturnem 
polju z analizo generacijske strukture občutenja in 
materialistično analizo družbenih predpogojev 
tega občutenja. Družbeno spremembo torej lahko 
proučujemo s pomočjo analize generacijskih 
izmenjav, pri čemer ugotavljamo, kakšne so 
značilnosti narativizacije družbenih in političnih 
sprememb skozi koncept generacij.26 Ta perspektiva 
zavrača karizmatične interpretacije umetniške prakse 
in karizmatične teorije inovacije v kulturni produkciji, 
torej ideologijo od sveta ločene individualne kreacije. 
Ta pogled se namreč sploh ne ukvarja s tem, kaj 
»avtorja avtorizira« kot pravi Bourdieu v svoji 
analizi polja kulturne produkcije.27 Če za izhodišče 

26	 Bolin npr. z analizo medijskih spominov dveh generacij 
analizira epistemološke implikacije družbenih spre-
memb skozi perspektivo dveh generacij kot družbenih 
formacij in kot sorodstvenega zaporedja.

27	 Pierre Bourdieu, The Field of Cultural Production (New 
York: Columbia University Press, 1993), str. 76.



Breda Luthar

24

vzamemo preiskovanje generacijske subjektivitete 
kot prostora družbenih sprememb, s tem implicitno 
tudi problematiziramo razlikovanje med družbenim, 
historičnim, kulturnim, psihološkim in političnim, 
torej analizo družbenega in subjektivnega kot ločenih, 
nepovezanih kategorij in entitet.28 (Generacijska) 
subjektiviteta je na ta način vzpostavljena kot 
primarna kategorija družbene, kulturne, historične 
in politične analize.29 Obravnava družbenega in 
kulturnega življenja ne more biti pojasnjena niti zgolj 
preko individualiziranega izkustva niti zgolj preko 
vseobsegajoče družbene strukture. Ta premik fokusa 
na izkustvo se npr. kaže tudi v Williamsovi obravnavi 
delavskega izkustva in kulture ter v njegovem 
predlaganem konceptu strukture občutenja,30 ki ga 
bomo obravnavali v nadaljevanju.

4.	Konjunktura 1980-ih in njen historični 
senzorij ali »štimung«

Dimenzija, ki jo moramo pri analizi historične ko-
njunkture vzeti v obzir, je razpoloženje, vzdušje ali 
atmosfera, »štimung« ali »mood«, ki je značilna za 
neko historično situacijo ali družbeni milje. Jonat-
han Flatley definira »mood« oziroma »Stimmu-

28	 Gl. Lisa Blackman, John Cromby, Derek William Hook, 
Dimitris Papadopoulos in Valerie Walkerdine, »Creating 
Subjectivities«, Subjectivity, 22/1 (2008).

29	 Gl. Blackman idr., »Creating Subjectivities«, str. 1.
30	 Raymond Williams, Marxism and Literature (Oxford: 

Oxford University Press, 1977).



25

Generacija

ng«, torej razpoloženje/vzdušje, kot vrsto afektiv-

ne atmosfere.31 Izbor pojma vzdušja ali atmosfere 

namesto bolj teoretično elaboriranega afekta je 

namerno. Razpoloženje oz. vzdušje ni isto kot afekt. 

Za razliko od afektov, ki so bežni in nepredvidljivi, 

je razpoloženje oz. vzdušje (angl. mood) brez objekta. 

To pomeni, da se ne vzpostavi glede na eno stvar 

posebej, temveč kot splošna atmosfera. Ta nas na 

neki način zaobjame v celoti in prežame celotno 

okolje. Vendar pa se pojma občutenja/razpoloženja 

in afekta v določeni meri prekrivata. Vzdušje oz. 

razpoloženje kot koncept nam pomaga artikulira-

ti, kako historični kontekst oblikuje in strukturira 

naša afektivna razmerja. Flatley npr. v navezavi na 

Heideggerja meni, da ravno na ravni razpoloženja, 

vzdušja »historične silnice najbolj neposredno in-

tervenirajo v naša afektivna življenja«,32 in ravno 

preko razpoloženja/atmosfere lahko prepoznamo 

te historične silnice, enako kot lahko preko razpo-

loženja/vzdušja najdemo oz. ustvarimo možnosti 

za kolektivne politične projekte.

31	 Jonathan Flatley, Affective Mapping: Melancholia and 
the Politics of Modernism (Cambridge: Harvard Uni-
versity Press, 2009). Tematska številka revije New 
Formation (2014/82) z naslovom »Mood Work« je 
želela konstituirati vprašanje razpoloženja (»mooda«, 
»štimunge«) kot specifičnega področja kulturne analize, 
tesno povezanega z idejo afektov. Štimunga naj bi 
pomenila neke vrste celostno afektivnost.

32	 Flatley, Affective Mapping, str. 20.



Breda Luthar

26

Čeprav le preko vzdušja/razpoloženja vemo, 
kako se počutimo glede na situacijo, v kateri smo, 
to ne pomeni, da se ga nujno zavedamo. Pogosto 
presojamo o svetu, kot da bi bile te sodbe racionalne, 
ne pa določene z vzdušjem/razpoloženjem.33 Preso-
janje sveta je torej tesno povezano z razpoloženjem 
oz. vzdušjem, ki se zdi osebno, prehodno, iracional-
no. Toda čeprav se zdi vzdušje osebno in kot neke 
vrste vremensko okolje, to ni psihološki fenomen, 
ki bi se nahajal nekje v notranjosti človeka, dostopen 
le z introspekcijo. Vzdušje ni v nas, toda hkrati ni 
popolnoma zunaj nas, temveč, kot pravi Flatley, 
gre skozi nas in mi smo v njem.34 Je javni kolektivni 
fenomen, nekaj, kar je skupno in konstituira način, 
na katerega smo sploh skupaj. Zato lahko govorimo 
o specifičnem vzdušju/razpoloženju v nekem spe-
cifičnem historičnem obdobju, npr. v prvi polovici 
1980-ih, ko določeni objekti in določene formacije 
postanejo vidni in se zdi določeno delovanje kar 

33	 Ana Hofman s soavtorji meni, da lahko ravno glasba in 
zvok služita za razumevanje afekta kot kapacitete, ki kroži 
ali se prenaša, pri čemer je atmosfera »nedokončani brez-
površinski prostor, ki obkroža telesnost in materialnost, 
nekaj kar je v zraku zunaj teles, toda ne brez njih«. Tako 
afekt in atmosfera pomagata razumeti kolektivna raz-
položenja. Afektivne izkušnje so torej stičišča intimnega 
in družbenega. Ana Hofman, Alenka Bartulović, Mojca 
Kovačič, Tanja Petrovič in Martin Pogačar, »Afektivni ob-
rat. Koncepti, obeti, omejitve«, Glasnik SED, 60/1 (2020). 
Gl. tudi Sianne Ngai, Ugly Feelings (Cambridge: Harvard 
University Press, 2005).

34	  Flatley, Affective Mapping, str. 22.



27

Generacija

naenkrat možno, določeno vzdušje/razpoloženje 
omogoča torej določene prakse.

Po mnenju Bena Highmora je ugotavljanje histo-
ričnega senzorija sestavni del kulturno-zgodovinske 
analize neke družbene konjunkture. Historični sen-
zorij je pravzaprav drugo ime za »vzorce občutenja« 
ali »strukture občutenja« oz. vzdušja, kot so materi-
alizirani v senzoričnih oblikah.35 Historični senzorij 
oziroma občutenja in razpoloženja so utelešena in 
vpeta v prakse, rutine in postopke, ki imajo pogosto 
tako diskurzivno kot materialno podporo (včasih bolj 
eno, drugič bolj drugo).36 Podobno kot Jonathan 
Flatley tudi Ben Highmore poudarja, da to ni neko 
interno individualno občutenje ali eterična atmos-
fera, ki bi obstajala zunaj zgodovine. To pomeni, da 
se spremembe v vzorcih občutenja konstituirajo 
tako preko sprememb v materialnih praksah kot 
preko sprememb simbolnih oblik, npr. v trans-

35	 Ben Highmore, Cultural Feelings, Mood, Meditation and 
Cultural Politics (London: Routledge, 2017), str. 49.

36	 V Heideggerjevi uporabi pojem razpoloženja, atmosfere – 
»Stimmung« ali »mood« – označuje senzibilnost časa, 
epohe, pa tudi razpoloženje/vzdušje trenutne situacije 
(npr. vzdušje v predavalnici ali pri druženju za mizo) in 
seveda razpoloženje posameznika. Toda razpoloženja 
niso psihološka kategorija. Kot pravi H. Dreyfus, raz-
položenja niso v nas, temveč smo mi v njih. Niso torej 
bežni in minljivi element in stranski produkt vsakdanjega 
življenja, temveč so primordialna in temeljna, pomenijo 
uglašenost ali neuglašenost za vsako delovanje. Razpolo-
ženje izhaja iz »biti-v-svetu«. Herbert L. Dreyfus, Being-
in-the-world: A commentary on Heidegger’s being and time 
(London: MIT Press, 1991), str. 169. 



Breda Luthar

28

formacijah literarnih in dramatskih konvencij, pa 
tudi na področju popularne kulture in praks.37 Ni si 
težko zamišljati kulture, kjer prevladuje določeno 
razpoloženje ali »mood«, ki je zelo drugačen od 
današnjega. Laurent Berlant, po kateri Highmore 
povzame pojem historičnega senzorija, se ukvarja 
s kulturnimi občutenji in splošnim občutenjem 
kulturnih tekstov – njihovim tonom, štimungo in 
navezavami. Berlant pravi, da je njen cilj »analiza 
historično prezentnega, ki se odmakne od dialek-
tike strukture (kaj je sistemsko v reprodukciji sve-
ta), od delovanja (kaj ljudje počnejo v vsakdanjem 
življenju) in od travmatskega dogodka motnje/
disrupcije. Analiza torej, ki nas usmeri v proučeva-
nje subjektivitete, ki se oblikuje v krizi v kontekstu 
sedanjosti, kot se odvija skozi razsojanje, adaptacije 
in improvizacije.«38

Ker je razpoloženje ali atmosfera »neke vrste 
stanje pripravljenosti za nekatere afekte in ne za 
druge«,39 je razpoloženje historičnega časa vsaj po-
tencialno politično determinirano. Kot poudarjajo 
tudi Ana Hofman idr., se političnost ne izraža le 
skozi ideološke programe, temveč se oblikuje skozi 
bes, užitek, bolečino, torej kot politika vsakdanjega, 
kjer afekti generirajo politično delovanje. Politično 
je torej treba razumeti onstran racionalnosti in 

37	 Highmore, Cultural Feelings, str. 37–38.
38	 Laurent Berlant, Cruel Optimism (Durham: Duke Uni-

versity Press, 2011), str. 54.
39	 Flatley, Affective Mapping, str. 17.



29

Generacija

vladnosti.40 Podobno Highmore meni, da vzdušje 
oz. štimung nista nikoli čisto v lasti subjekta in si ju 
moramo zamišljati kot premoščanje razkoraka med 
intimnimi in javnimi občutenji.41 To tudi pomeni, 
da mora tudi vsak politični projekt ustvarjati in 
uporabljati vzdušje/razpoloženje kot konstitutivni 
del projekta – ne glede na druge vidike projekta 
je kolektivno delovanje mogoče le »v določenem 
vzdušju«. Če želimo obvladovati določeno vzdušje, 
to lahko počnemo s proti-vzdušjem in s praksami, 
ki lahko proizvedejo to drugačno vzdušje ali »pro-
ti-mood«, nikoli pa se ga ne moremo osvoboditi.

V tem kontekstu je za tematizacijo kulturnega 
upora v 1980-ih letih torej pomembno vprašanje, 
kako se oblikuje občutenje sodelovanja v situaciji, 
kjer še ni jasne usmeritve ali političnega cilja – kako 
nam lahko difuzni »grdi občutki«, kot pravi Ngai 
( jeza, strah, negotovost, razdraženost, zavist ipd.) 
diagnosticirajo politične okoliščine, predvsem 
materialne pogoje neenakosti in nemoči (blokado 
vsake možnosti delovanja). Lahko so vir kritične 
kulturne rezistence, kot kaže primer 1980-ih, ali 
pa v resnici podpirajo oportunizem in delujejo 
kot mazivo ekonomskega in političnega sistema, 
ki jih ustvarja (kot populistična jeza na spletu, na 
primer). V tem okviru si lahko zastavimo vprašanje, 
ali se je v konjunkturi 1980-ih v nekem delu družbe 

40	 Hofman idr., »Afektivni obrat. Koncepti, obeti, ome-
jitve«, str. 62.

41	 Highmore, Cultural Feelings, str. 42.



Breda Luthar

30

konstituirala struktura občutenja,42 ki je prispevala 
k oblikovanju generacijskega izkustva, razpoloženja 
in generacijske semantike, ki so proizvedli 
generacijski habitus ali subjektiviteto s specifičnimi 
dispozicijami?43

42	 Raymond Williams, The Long Revolution (London: The 
Hogarth Press, 1961).

43	 O razpoloženju v predartikuliranem stanju in »histo-
ričnem senzoriju« gl. Berlant, Cruel Optimism.



31

II 

Moderni koncept generacije

1. Od genealoške do družbene generacije
Najbolj običajna in najstarejša uporaba pojma ge-
neracije zadeva genealoško razumevanje generacije 
kot strukturirajočega principa v sistemu sorodstva – 
torej kot družinske generacije v okviru sociologije 
družine in razmerja med starši in otroci, v okviru 
študij življenjskih potekov, staranja, sociologije mla-
dosti in mladine, družbene mobilnosti in migracij, 
izobraževanja in socializacije itd. Marc Szydlik v 
svojem pregledu raziskovanja generacij ugotavlja, 
da raziskovanje in uporaba koncepta generacije 
segata vse od družinske sociologije in sociologije 
delovnega trga, analiz družbene strukture, študij 
spola do analize socialne države in socialnih politik, 
povezanih z generacijskimi razlikami, raziskovanje 
življenjskih potekov pa vse do politične ali kultur-
ne sociologije.44 V tem smislu je generacija v vseh 
poznanih družbah osnovni model za družbeno 
organiziranje, povezano s starostjo.45

44	 Marc Szydlik, »Generationenforschung«, Soziologische 
Revue, 24 (2001).

45	 Shmuel N. Eisenstadt, From Generation to Generation: 
Age Groups and Social Structure (Glencoe: The Free Press, 
1956).



Breda Luthar

32

Dominantna figura v moderni sociološki obrav-
navi koncepta generacije je Karl Mannheim s 
svojim besedilom »Problem generacij« (1952), ki 
je prvič izšlo v nemščini leta 1928 in je postalo 
kanonizirana referenca na tem področju. V tem 
besedilu je Mannheim v dialogu z Marxovo raz-
redno teorijo razvil generacijsko teorijo družbenih 
sprememb.46 Ta teorija predstavlja izhodišče za 
večino tematizacij koncepta generacij, tudi tistih, 
ki zavračajo vprašanje konceptualne uporabnosti 
pojma. Mannheim je pravzaprav združil desetle-
tje trajajočo razpravo okoli pojma generacije in 
v tej razpravi zagotovil glas sociologiji.47 Todor 
Kuljić v temeljiti analizi Mannheimovega koncepta 
družbene generacije meni, da je njegov glavni cilj 
ugotoviti, ali je s pomočjo generacijske paradigme 
mogoče razložiti vzroke in posledice neke (trav-
matične) spremembe.48

46	 Karl Mannheim, »Das Problem der Generationen«. 
Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 7/2 
(1928) in 7/3 (1928). Članek je bil ponatisnjen v istem 
časopisu leta 2017. Citati v besedilu so iz angleškega 
prevoda članka iz leta 1978.

47	 Za filozofsko obravnavo historičnih sprememb in »di-
namičnega kompromisa med množico in posamez-
nikom« skozi koncept menjave historičnih generacij 
gl. npr. José Ortega y Gasset, The Revolt of the Masses 
(New York: W.W. Norton & Company Inc, 1930/1960). 
Koncept generacije je po njegovem konstitutiven za 
historično metodologijo.

48	 Todor Kuljić, »'Problem generacija': nastanak, sadržaj 
i aktuelnost ogleda Karla Mannheima«, Sociologija, 
XLIX/3 (2007).



33

Generacija

Tekom 19. stoletja se je koncept generacije začel 
uporabljati tudi kot družbena, ne le kot biološko-
sorodstvena kategorija. Pojem generacij kot 
novih družbenih skupin se sicer pojavi  že konec  
18. stoletja, ko pride do preoblikovanja vloge 
družine oziroma zmanjšanja vloge patriarhalne 
avtoritete v družini, ko ta vsaj pri meščanstvu ni 
več v prvi vrsti ekonomska entiteta.49 Nemška 
hermenevtična filozofija, predvsem Wilhelm 
Dilthey, je med prvimi obravnavala generacijo 
kot družbeni, ne zgolj kot biološki koncept. Dilthey, 
čigar primarni interes je bilo vprašanje izvora 
homogenosti intelektualnih in umetniških tradicij, 
je prelomil z biološko-genealoškim razumevanjem 
generacij. Generacija zanj predstavlja posrednika 
med zunanjim koledarskim časom in človekovim 
notranjim časom. V svoji obravnavi nemške 
romantike generacijo obravnava kot rezultat 
kolektivnega družbenega izkustva v formativnih 
letih. Njegova analiza je bila omejena na natančno 
definirane skupine v okviru intelektualnih oz. 
artističnih stilov, tako da ni nikoli predpostavljal, 
da bi lahko iz holistične intelektualne tradicije 
posploševal določene starostne skupine na družbo 
kot celoto.50 Zares sistematično se začne koncept 

49	 O družbenih spremembah v tem času gl. tudi Tomaž 
Mastnak, Civilna družba. Osemdeseta: Pojmovnik novega 
kulturnega polja, 1 (Ljubljana: Založba ZRC, 2023).

50	 Wilhelm Dilthey, »Über das Studium der Geschichte 
der Wissenschaften vom Mensch, der Gesellschaft 
und dem Staat (1875)«, v: Die Geistige Welt. Einleitung 



Breda Luthar

34

družbene generacije pojavljati šele konec 19. stoletja 
z radikalno modernizacijo, ko se je pojavila tudi 
generacijsko specifično mladinska proletarska 
kultura.51 Ta moderni koncept generacije je 
kulminiral z zlato dobo po 1. svetovni vojni, posebej 
v 1920-ih letih, ko je bil kodificiran v vrsti teorij in 
manifestov, ki so poudarjali pomen mladosti in 
izkustva v mladosti na podlagi ideje generacij.52

V ozadju tematizacij generacije po prvi svetovni 
so evropska modernizacija in družbene spremem-
be, ki jih je ta prinesla – urbanizacija, delitev dela, 
demografske spremembe, vključno s statusom mla-
dih v družbi, povečana vloga nacionalne države, 
temelječe na principu univerzalnega državljanstva, 
ter manjša vloga družine in družinske avtoritete. 
Kot ugotavlja Shmuel Eisenstadt, starostne skupine 
nasploh in mladina posebej nastanejo v pogojih 
nedružinske delitve dela, to je v tistih družbah, kjer 
je ključni integrativni princip drugačen od partiku-
larističnih principov, ki so značilni za družinske in 

in die Philosophie des Lebens. Erste Hälfte: Abhandlungen 
zur Grundlegung der Geisteswissenschaften, Gesammelte 
Schriften, vol., 5 (Stuttgart: B.G. Teubner, 1957), str. 37. 
Z današnjega stališča je njegova obravnava generacije 
individualistična, predvsem pa ne upošteva ideje repre-
zentacije in diskurzivne konstrukcije pomena specifične 
generacije kot sestavnega dela koncepta generacije.

51	 Kuljić, »'Problem generacija'«, str. 225.
52	 Pri nas gl. na primer v 1930-ih letih napisan esej Iva 

Brnčića Generacija pred zaprtimi vrati: izbor esejev in kritik, 
1912–43 (Ljubljana: Cankarjeva založba, 1954).



35

Generacija

sorodstvene odnose.53 Tradicionalni viri družbene 
identitete, temelječe predvsem na družini in lokalni 
skupnosti, so postali šibkejši, občutek kolektivne 
usode, povezane s podobno starostjo, pa se je, kot 
pravi Robert Wohl,54 povečal. Vse te spremembe so 
po mnenju Semija Purhonena okrepile status dveh 
institucij v družbi, vojske in univerze, ter oblikovale 
osnove za nov tip simbolne ekspresije mladih.55 
Oblikovala se je »ideja mladosti«, ki je temeljila na 
predpostavki o razlikah med novimi in starimi ge-
neracijami, kar je povečalo možnost različnih oblik 
starostno utemeljenih skupinjenj in organizacij.

Ključni vzrok obstoja specifičnih generacijskih 
kultur in sploh diskurza o generaciji je torej detra-
dicionalizacija, ki jo še posebej obeleži prva sve-
tovna vojna in vzpon nacionalnih idej. Konec prve 
svetovne vojne kot ekstremnega historičnega do-
godka, ki je oblikoval generacijsko zavest in razdelil 
zgodovino na čas pred in po vojni, ter Wohlovo 
besedilo Generation of 1914 (»Generacija 1914«) sta 
pomembni izhodišči modernega koncepta druž-
bene generacije. Šele po prvi svetovni vojni, ko je 
vojna v kontekstu modernizacije uničila do tedaj 
naravno prepletanje medgeneracijskih vezi, so ge-
neracije postale razumljene kot skupine skupnega 
izkustva (frontovska generacija, generacija iz rovov, 
izgubljena generacija, generacija novih žensk itd.). 

53	 Eisenstadt, From Generation to Generation, str. 21.
54	 Wohl, The Generation of 1914.
55	 Purhonen, »Zeitgeist, Identity and Politics«.



Breda Luthar

36

To se je kazalo tudi v umetnosti, kjer je prihajalo 
do akutnega konflikta med tradicijo in Moderno. 
Ta konflikt se je po Kuljićevem mnenju kazal »bolj 
kot napetost med stili kot pa genealoška ojdipalna 
konfliktna linija«.56 Za ublažitev nadzora starejše 
generacije nad organizacijo spoznavnih in estet-
skih praks je zato nasploh potreben izrazit odpor 
(npr. študentski upor, upor alternativnih estetskih 
gibanj). Rečeno po mannheimovsko, generacija 
nastane po velikih preobratih v prostoru in času 
med tistim, česar ni več, in tistim, česar še ni.57

Po Wohlovem mnenju generacionalistična ideja, 
ki ima korenine v izkustvu prve svetovne vojne, 
podcenjuje razredne razlike in implicitno pred-
postavlja, da pomeni generacija determiniranost, 
ječo, iz katere ni mogoč pobeg, komunikacija med 
generacijami pa je skorajda nemogoča. Praviloma 
»generacionalisti« precenjujejo pomen umetni-
ške in literarne elite in intelektualcev nasploh kot 
avantgarde družbe.58 John Hazlett meni, da je za 
generacionalizem, kot za vse oblike historicizma, 
značilen neki animizem, ki povzdigne vlogo gene-
racij na mitični nivo.59 Čeprav je v določenih histo-

56	 Kuljić, »'Problem generacija'«, str. 227.
57	 Kuljić, »'Problem generacija'«, str. 232.
58	 Koncept »generacionalizma« uporablja Robert Wohl v 

svoji obravnavi velikih evropskih »generacionalistov« 
(omenja npr. tako različne avtorje, kot so A. Gramsci, 
J. O. y Gasset, K. Mannheim in drugi).

59	  Gl. John D. Hazlett, My Generation: Collective autobiogra-
phy and identity politics (Madison: University of Wiscon-



37

Generacija

ričnih okoliščinah generacija osrednjega pomena za 
samorazumevanje in identiteto, pa koncept seveda 
ni brez problemov. Koncept generacijske diskon-
tinuitete lahko reducira družbeno kompleksnost 
ter spregleda, da je generacija »zamišljena skup-
nost« in da velik del generacijskih poimenovanj 
reproducira mit mladosti. Po Kuljićevem mnenju 
je t. i. »generacija iz rovov« prve svetovne vojne 
manj rezultat skupnega izkustva vojne in bolj kaže 
na to, da sta vojna in poraz predstavljala kulturni 
šok, ki je preoblikoval stare mite o mladosti. Ta 
generacijski konstrukt in generacijska zavest sta po 
njegovem mnenju tudi olajšala fašizacijo v Evropi 
z mitologizacijo žrtev mlade generacije v prvi sve-
tovni vojni. Zavestno grupiranje ter generacijska 
homogenizacija žrtev sta omogočila mobilizacijo 
tega mita in vzpostavila moralno hegemonijo t. i. 
izginule generacije.

Mladinska gibanja v nemški zgodovini, kot 
sta npr. Sturm und Drang v 18. stoletju ali Junge 
Deutschland v tridesetih letih 19. stoletja, so izvirala 
iz literarnih gibanj poznega 18. stoletja, ki so se 
pojavila na univerzah in gimnazijah.60 Čeprav 
sta jih združevala estetska inovacija in estetski 

sin Press, 1998). O kritiki koncepta gl. tudi Peter Laslett, 
»Interconnections over Time«, Journal of Classical So-
ciology, 5/2 (2005); Jane Pilcher, »Mannheim's sociology 
of generations: an undervalued legacy«, British Journal 
of Sociology, 45 (1994).

60	 Gl. Mark Roseman, »Generationen als 'imagined com-
munities'«, Sonderforschungsbereich, 580/9 (2003).



Breda Luthar

38

interes, pa vendarle vedno obstaja možnost, da se 
to vprašanje estetskega spolitizira. V tem kontekstu 
Mark Roseman ugotavlja, da je bila generacija prve 
vojne npr. v nemškem kontekstu bolj književna in 
intelektualna konstrukcija ter kulturna »mučeniška 
reakcija« na šok te vojne kot pa izraz skupnega 
izkustva kohorte, torej bolj idejna kategorija kot 
izkustvena entiteta.61 Nasploh se ideja, da mladina 
uteleša estetsko in moralno superiorno alternativo 
obstoječi družbi, ohranja vse do 20. stoletja in 
naprej v 21. (npr. tudi v komentarjih o domnevno 
razprodani alternativni generaciji 1980-ih let v 
Jugoslaviji).62

2.	Sociologija družbene generacije:  Mannheim 
in generacija kot skupnost usode

Svoj esej, v katerem je konceptualno sociološko opre-
delil generacijo, je Mannheim torej pisal konec 1920-
ih let v kontekstu dogajanja, ki smo ga opisali zgoraj. 
Njegov poskus sociologije generacije kot alternative 
razumevanju razreda kot historičnega subjekta druž-

61	 Roseman, »Generationen als 'imagined communities'«.
62	 Gl. tudi združenja, kot so npr. Mladi zdravniki, ki v kon-

tekstu krize javnega zdravstvenega sistema in privatizacije 
zdravstva kot interesna skupina utemeljujejo svojo mo-
ralno hegemonijo na implicirani predpostavki o moralni 
neomadeževanosti mladosti in njihovi interesni avtono-
miji. Jim McGuigan tudi v kontekstu analize neoliberal-
nega sebstva meni, da je medgeneracijsko trenje v resnici 
sestavni del neoliberalnega imaginarija; Jim McGuigan, 
Neoliberalna kultura (Maribor: Aristej, 2016).



39

Generacija

benih sprememb je torej treba razumeti na ozad-
ju problemov tega časa ter v kontekstu povezanosti 
med Mannheimovo tematizacijo generacijskosti in 
njegovim ukvarjanjem s sociologijo znanja. Zanj je 
koncept generacije ključen za razumevanje družbenih 
transformacij in eden temeljnih faktorjev, ki prispeva 
h genezi dinamike historičnega razvoja. Formalna 
sociološka analiza generacijskega fenomena lahko po 
njegovem pomaga ugotoviti, kaj lahko pripišemo ge-
neracijskemu faktorju kot enemu izmed faktorjev, ki 
uokvirjajo družbena razmerja. Mannheim je poskušal 
sintetizirati prejšnje pristope h generaciji – tako po-
zitivistični koncept kronološko kontinuiranih kohort 
kot Diltheyevo »romantično historično tradicijo«, ki 
mu je bila bližja, ker poudarja kvalitativne razlike med 
generacijami glede njihovega notranjega izkustva. 
Zanimalo ga je predvsem, kako lahko skupina ljudi 
podobne starosti, ki jih druži skupno izkustvo časa, 
postane nosilec historičnih sprememb. Za Mannhei-
ma in tudi za številne sociologe, ki so se v nadaljevanju 
ukvarjali z generacijo, se slednja vzpostavi v specifičnih 
historičnih okoliščinah in je torej več kot le starostna 
kohorta, saj jo zaznamuje skupno izkustvo, specifično 
samozavedanje o svoji generaciji, pogled na svet in v 
skrajni konsekvenci politično delovanje.63

Njegovo ukvarjanje s konceptom moramo razu-
meti tudi kot poskus, da bi v okviru svoje sociologije 
znanja preko koncepta generacije razumel Zeitgeist 
oziroma duh časa. V današnji terminologiji bi rekli, 

63	  Mannheim, »Das Problem der Generationen«.



Breda Luthar

40

da so ga zanimale poteze hegemonične subjektivnosti 
tega časa, in sicer v kontekstu njegove poti do ukvarja-
nja s sociologijo vedenja. Lutz Niethammer meni, da 
gre pri Mannheimovem konceptu generacije v resnici 
bolj za koncept razumevanja hegemoničnega duha ali 
subjekta v generacijskem kontekstu, in ne za ukvarja-
nje z generacijskim fenomenom nasploh.64 Pripadnost 
istemu razredu ali isti generaciji podeli individuom s 
skupno lokacijo v družbenem in historičnem procesu, 
torej specifično položajno razmerje znotraj družbe,65 
ter jih s tem omejuje na specifični nabor potencialnega 
izkustva in značilen tip historično relevantnega de-
lovanja. Zanj se torej družba, glede na npr. razredni 
ali generacijski položaj, vedno znova kaže skozi iste 
aspekte, udomačena preko stalno ponavljajočega se 
izkustva. Mannheim zato ugotavlja, da je treba v prvi 
vrsti poskušati razumeti generacijo kot poseben tip 
družbene lokacije (nem. Lagerung).

a. 	Generacija kot skupna lokacija in kot aktualnost

Eden ključnih momentov koncepta generacije je 
torej dejstvo, da lahko pripadniki ene generacije 
participirajo v časovno omejenem delu historičnega 
procesa, kjer pride do t. i. stratifikacije izkustva (nem. 

64	 Lutz Niethammer, »Annäherung an das Thema 'Ge-
nerationalität'«, v: Generationalität und Lebensgeschichte 
im 20. Jahrhundert, uredil Jürgen Reulecke (München: 
Oldenbourg, 2003).

65	 Niethammer, »Annäherung an das Thema 'Generatio-
nalität'«, str. 291–292.



41

Generacija

Erlebnisschichtung). Pripadati isti biološki kohorti še 
ne pomeni podobnosti lokacije – gola kronološka 
sočasnost ne more sama po sebi proizvesti skupne 
generacijske lokacije. Predpogoj za oblikovanje sku-
pne lokacije in posledično generacije kot družbene 
kategorije je položaj, ki omogoča izkustvo istih do-
godkov in okoliščin ter učinkovanje tega izkustva 
na podobno »stratificirano« zavest. Kronološka so-
časnost torej postane sociološko signifikantna le, 
kadar vključuje tudi sodelovanje v istih historičnih 
in družbenih okoliščinah. Toda tudi generacijska 
lokacija ni dovolj, da bi zaobjeli fenomen družbene 
generacije in družbene spremembe v celoti. Kot 
poudarja Mannheim, je ključno, da ne ustvari vsaka 
generacijska lokacija niti vsaka starostna skupina 
novih formativnih principov, ki so zanjo specifični 
in ustrezajo njeni specifični situaciji. Kadar pa se to 
zgodi, lahko govorimo o »realizaciji potencialnosti, 
ki je inherentna določeni lokaciji«.66 Pogostost ta-
kih »realizacij potencialnosti« je tesno povezana 
s tempom družbenih sprememb. Tu Mannheim 
uvede pojem generacijske »aktualnosti«, za katero 
je generacija kot skupna lokacija le predpogoj. Rav-
no pojem aktualnosti kaže jasen Marxov vpliv na 
Mannheimovo razmišljanje. Generacija kot aktu-
alnost predstavlja višji nivo obstoja generacijskosti 
kot družbene kategorije, podobno kot objektivni 
razredni položaj, torej razred po sebi, še ne vključuje 
obstoja zavestno konstituiranega razreda, torej razre-

66	  Mannheim, »Das Problem der Generationen«, str. 309.



Breda Luthar

42

da za sebe. Lokacija sama vključuje le potencialnosti, 
ki se lahko materializirajo ali pa se manifestirajo v 
drugih modificiranih oblikah (npr. v razredni).

Da bi lahko imeli skupno generacijsko lokacijo, 
moramo biti rojeni v istem historičnem in kultur-
nem kontekstu. Generacija kot aktualnost pa vključu-
je več kot le takšno soprisotnost ter skupen historični 
in kulturni kontekst, saj je potrebna dodatna poveza-
nost, da bi se generacija konstituirala kot aktualnost. 
Ta neksus je udeležba v skupni usodi te historične 
in družbene celote, tako da generacija predstavlja 
skupno usodo.67 O generaciji kot aktualnosti torej 
govorimo, ko se oblikuje konkretna povezanost med 
člani generacije in ko imajo ti aktivno in pasivno 
izkustvo razmerij, ki konstituirajo novo situacijo, v 
kateri so v procesu dinamične destabilizacije ljudje 
v zelo različnih položajih »posesani v vrtinec druž-
benih sprememb«.68 Primeri takšnega vrtinca so 
vojna ali razpad države, propad in diskurzivna de-
ligitimizacija socialističnega projekta. Ne glede na 
politično oz. svetovnonazorsko reakcijo na okolišči-
ne, npr. konservativno ali liberalno/progresivno, vsi 
pripadajo isti aktualizirani generaciji, toda ločenim 
»generacijskim enotam« znotraj te aktualizirane 
generacije.69 Znotraj vsake generacije torej lahko 

67	 Ko Mannheim govori o »udeležbi v skupni usodi«, citira 
Heideggerja: Martin Heidegger, Bit in čas (Ljubljana: 
Slovenska matica, 2005).

68	 Mannheim, »Das Problem der Generationen«, str. 303.
69	 Mannheim poda primer napoleonskih vojn na začetku 

19. stoletja, ki so po njegovem proizvedle generacijo 



43

Generacija

obstajajo številne diferencirane, antagonistične »ge-
neracijske enote«, ki skupaj konstituirajo »dejansko« 
(aktualizirano) generacijo, ker so usmerjene ena na 
drugo, četudi preko medsebojnega boja. Generacija 
ne počiva na biološkem času, kot kohorta, temveč 
je utemeljena v izkustvenem času in se kulturno 
formira pod vplivom prelomnih dogodkov. Pri pro-
učevanju generacij, oz. bolje pri konceptu generacije, 
ki nam pomaga analizirati razmerje med »osebnimi 
težavami miljeja« in »javnimi vprašanji družbene 
strukture«, kot pravi Mills, bi bilo torej treba kom-
binirati družbenozgodovinski čas (v našem primeru 
torej konjunkturo 1980-ih let) ter subjektivni, pa tudi 
biološki čas.70

b. 	Sveži kontakt in prevrednotenje inventorija

Mannheim posebej poudarja pomembno vlogo 
zgodnjih izkustev z neko specifično kulturno pra-
kso, s tehnologijo ali z družbenimi okoliščinami. 

kot aktualnost z različnimi generacijskimi enotami in 
povezale ljudi iste generacije zelo različnih družbenih 
položajev – reakcija na družbene okoliščine je takrat 
rezultirala v dveh kontrastnih političnih skupinah: na 
eni strani v vzponu generacijske enote, za katero je 
značilen romantični religiozni konservativizem, ter na 
drugi strani racionalistično liberalni generacijski enoti.

70	 Mills, Sociološka imaginacija, str. 39. V tako zastavlje-
nem problemu je koncept generacije postavljen ob bok 
drugim teoretskim konceptom, ki poskušajo razumeti 
razmerje med individuumom in družbo (družbeni 
karakter, struktura občutenja, habitus, subjektiviteta ...).



Breda Luthar

44

Ta izkustva se lažje utrdijo v naravni pogled na svet, 
tako da vsa kasnejša izkustva črpajo pomen iz tega 
izvornega nabora, bodisi kot njihova verifikacija 
in potrditev ali pa kot njihova negacija in antiteza. 
Tudi če preostanek življenja predstavlja dolgi proces 
negacije in destrukcije naravnega pogleda na svet 
v mladosti, je določujoč vpliv teh zgodnjih vtisov 
še vedno prevladujoč.71 Del teh primarnih izkustev 
predstavlja tudi »nasprotnik« – generacije se razli-
kujejo glede na to, kdo ima vlogo »dominantnega 
Drugega«. Medtem ko naravo razredne lokacije 
lahko pojasnimo glede na ekonomske in družbene 
pogoje, generacijsko lokacijo opredeljuje način, na 
katerega se oblikujejo določeni vzorci razmišljanja 
in izkustva pri prehodu z ene na drugo generaci-
jo. To pomeni, da se kultura vedno razvija preko 
tistih, ki na novo pridejo v kontakt z akumulirano 
dediščino.72 Ta sveži kontakt, torej nekaj srečati na 
novo dovolj zgodaj (kot npr. kontakt s projektom 

71	 Mannheim, »Das Problem der Generationen«, str. 298. 
O vlogi t. i. primarnega izkustva po svoje govori slavni 
Marxov odstavek v delu »Osemnajsti brumaire Ludvika 
Bonaparta«: »Ljudje delajo svojo lastno zgodovino, toda 
ne delajo je, kakor bi se njim zljubilo, ne delajo je v oko-
liščinah, ki so si jih sami izbrali, temveč v okoliščinah, 
na kakršne so neposredno zadeli, kakršne so bile dane 
in ustvarjene s tradicijo. Tradicija vseh mrtvih pokolenj 
leži kakor môra na možganih živih ljudi.« Gl. Karl Marx, 
»Osemnajsti brumaire Ludvika Bonaparta«, v: Izbrana 
dela, zvezek III, uredila Karl Marx in Friedrich Engels 
(Ljubljana: Cankarjeva založba, 1852/1977), str. 452.

72	 Mannheim, »Das Problem der Generationen«, str. 293.



45

Generacija

socializma v ekonomski krizi in krizi legitimacije v 
1980-ih in šele kasneje pripoznani globalni pohod 
neoliberalizma, npr. z obstoječo glasbeno industrijo 
ter žanri in formami pred novim valom, z main-
stream kanoniziranim gledališčem ali prevladu-
jočo pozitivistično družboslovno epistemologijo, 
novimi mediji ali popolnoma novimi družbenimi 
okoliščinami), vedno pomeni, da se preoblikuje 
razmerje do objekta in da pride do drugačnega 
prisvajanja in uporabe tega materiala.

c. 	Lokacija in izkustvo

Temeljna povezovalna stališča se ne oblikujejo 
brez osebnega stika in spontano, temveč le v okviru 
konkretnih skupin. Ko se ta stališča enkrat razvijejo, 
se lahko odlepijo od konkretnih skupin, iz katerih 
izhajajo, ter vplivajo mnogo širše in delujejo kot 
povezovalna moč te generacijske enote (glej npr. 
primer alternativne kulture v 1980-ih). V tej obli-
ki generacijska enota torej ni konkretna skupina, 
čeprav ima svoje jedro v konkretni skupini, ki je 
razvila ključne nove povezovalne koncepcije. Ge-
neracijsko enoto lahko torej razumemo kot ima-
ginarno ali zamišljeno skupnost v Andersonovem 
smislu. Po Mannheimovem mnenju postane neki 
pogled oz. stališče »integrativno« onstran meja iz-
vorne konkretne skupine takrat, kadar ta stališča 
predstavljajo bolj ali manj ustrezno ekspresijo spe-
cifične »lokacije« in izkustva generacije kot celote v 
prevladujoči historični konfiguraciji.



Breda Luthar

46

To je morda najpomembnejša izjava za temati-
zacijo družbenega pomena generacijsko specifič-
ne alternativne kulture v 1980-ih letih. Podobno 
kot ima lahko razredna ideologija v določeni epohi 
vpliv onstran »lokacije«, ki predstavlja njen prvot-
ni habitat, lahko določene simbolne oblike ali, kot 
pravi Mannheim, »vzgibi«, ki so tipični za generacijo 
v določeni zgodovinski konjunkturi, nagovarjajo 
individualne člane druge biološke generacije – sta-
rejših ali mlajših starostnih skupin. Ključni izvor 
»vzgiba« je torej generacijska lokacija, ki lahko se-
lektivno vzpodbudi določeno obliko izkustva in 
marginalizira drugo.73 Generacijska lokacija torej 
vedno obstaja kot potencialnost, ki išče realizacijo,74 
medij te realizacije pa ni enoten Zeitgeist, temveč 
en ali drug konkreten trend, ki prevladuje v danem 
času. Pomembno je poudariti, da se v posameznih 
intelektualnih in umetnostnih poljih (npr. v glasbi 
ali gledališču, literaturi, arhitekturi, slikarstvu oz. 
vizualni umetnosti ali družboslovju in humanistiki v 
1980-ih) obstoj generacijskih entelehij kaže različno, 
hkrati pa so neformalne in marginalizirane skupine 
v posameznih poljih bolj dovzetne za nove oblike 
kot skupine, ki so formalizirane in organizirane.

73	 Podobno je prava baza razredne ideologije sam ob-
jektivni razred s svojimi tipičnimi možnostmi in 
omejitvami – tudi če »avtorstvo« ideologije izvira 
pri drugem razredu, npr. pri intelektualcih srednjega 
razreda, in tudi če se ideologija razširi onstran meja 
razredne lokacije.

74	 Mannheim, »Das Problem der Generationen«, str. 318.



47

Generacija

Na kratko, ključna značilnost Mannheimove teori-
je generacij je, da ta za razliko od drugih »generacio-
nalistov« izhaja iz predpostavke, da ne postane vsaka 
starostna skupina družbena generacija. Podobne ge-
neracijske lokacije ne privedejo vedno do generacije 
kot »aktualnosti« ali oblikovanja specifične generacij-
ske zavesti. Po Purhonenovem mnenju Mannheima 
posebej odlikuje njegova obravnava duha časa in 
zmožnost neke skupine, da ga interpretira kot ce-
loto.75 Generacijska zavest lahko artikulira izkustva 
generacijske lokacije, zato imajo lahko ideje, ki se 
razvijejo znotraj generacijske enote, širši vpliv. »Duh 
časa« ni značilen za celotno družbo v danem času 
in nikoli ne obstaja neki nediferenciran »duh časa«. 
Tako npr. 19. stoletje, pa tudi zgodnje 21. stoletje nima 
enega enotnega Zeitgeista, temveč kompozitno men-
taliteto, ki jo sestavljajo medsebojno antagonistični 
konservativno tradicionalni in liberalni impulzi, oz. 
ta postane enotna entiteta, v kolikor jo lahko inter-
pretiramo kot dnamično kontradikcijo. Mannheim 
razume duh časa kot dinamično razmerje napetosti, 
ki ga lahko analiziramo, vendar ni nikoli oprijemljiva 
»stvar«, ki bi jo bilo mogoče operacionalizirati kot 
sociološki koncept za empirično preverbo.76

75	 Purhonen, »Zeitgeist, Identity and Politics«, str. 14. Za 
Mannheima intelektualci vedno reprezentirajo nekaj 
več kot sami sebe in svoj interes, namreč duh časa.

76	  Mannheim večino primerov v svoji razpravi utemeljuje 
na zgodovini političnih idej. To počne zavestno, da bi 
se zoperstavil tendenci prevladujočega proučevanja 
koncepta generacije v kontekstu zgodovine umetnosti 



Breda Luthar

48

Kljub nekoliko neposrečenemu in delno nejas-
nemu jeziku, ki ga Mannheim vseskozi uporablja 
(impulz, silnice, mentalno itd.), torej kljub odsotnosti 
primernega bolj rigoroznega konceptualnega apara-
ta, njegovo razumevanje generacije implicira kritiko 
realistično-naturalističnih konceptov, ki so tipični za 
pozitivistično sociologijo. S tem že napeljuje h kon-
struktivističnemu konceptu generacije, ki generacijo 
razume tudi kot diskurzivni produkt – čeprav se po 
intencionalnosti oz. zavestni nameri, ki je vgrajena 
v njegov koncept družbene generacije, razlikuje od 
sodobnih konstruktivističnih razumevanj genera-
cijskosti, ki jih obravnavamo v nadaljevanju.

Zakaj se Mannheim loti tako tehnicistične dekon-
strukcije koncepta generacije? Po njegovem mnenju 
je formalna sociološka distinkcija med kategorijami 
»generacijska lokacija«, »generacija kot aktualnost« 
in »generacijska enota« pomembna za natančno 
operacionalizacijo in za vsako nadaljnjo analizo, 
da ne bi pristali na nivoju obravnave generacije kot 
biološkega fenomena. Biološki faktorji (mladost in 
starost) torej ne predpostavljajo sami po sebi inte-
lektualne ali praktične orientacije – mladosti npr. ne 
moremo avtomatsko povezovati s progresivnostjo. 
Ugotavljanje neposredne korelacije med biološkimi 

ali literature, značilni zlasti za nemško okolje (Mann-
heim, »Das Problem der Generationen«, str. 314, op. 1). 
Umetnik torej vedno živi v svojem umetniškem svetu 
z njegovimi specifičnimi tradicijami in razmerji, toda 
hkrati politični vpliv vedno preoblikuje tudi razmerja in 
entelehije, ki v prvi vrsti izhajajo iz umetniškega polja.



49

Generacija

in kulturnimi podatki, npr. med starostjo in vredno-
tami – na čemer temelji t. i. »tabelarna sociologija« – 
je zato po Mannheimovem mnenju v principu pro-
blematično.77 Naravne faktorje, kot je sosledje gene-
racij, moramo zato razumeti le kot temeljni nabor 
potencialnosti za historični in družbeni proces. Če 
želimo razumeti primarne stalne »faktorje« (gene-
racijska kohorta, rasne razlike, spol), jih moramo 
analizirati v okviru historičnega in družbenega sis-
tema razmerij, iz katerih se oblikujejo.

3. Od Mannheima do generacije kot zamišljene 
skupnosti v sodobni nemški sociologiji

Razprave o uporabnosti pojma generacije kot anali-
tičnega koncepta za pojasnjevanje historičnih spre-
memb so še vedno standardni del razprav v nemški 
sociologiji in novejši zgodovini.78 Vrtijo se predvsem 
okoli razprav o konceptualni uporabnosti koncepta 
za razumevanje družbenih sprememb ter okoli 
razmerja med generacijo kot potencialno socio-
loško entiteto, izhajajočo iz generacijske lokacije, 

77	 Mannheim, »Das Problem der Generationen«, str. 297.
78	 Gl. npr. Bernd Weisbrod, »Generation und Genera-

tionalität in der Neueren Geschichte«, Aus Politik und 
Zeitgeschichte, 8 (2005); Ulrike Jureit in Michael Wildt 
(ur.), Generationen: Zur Relevanz eines wissenschaftlichen 
Grundbegriffs (Hamburg: Hamburger Edition, 2005); 
Ulrike Jureit, »Generation, Generationalität, Generatio-
nenforschung«, v: Docupedia-Zeitgeschichte (2017); Kim 
Deutsch, Orientierung unter Bedingungen gesellschaftlicher 
Transformation (Wiesbaden: Springer Verlag, 2022).



Breda Luthar

50

ter hkrati generacijo kot zamišljeno ali inscenirano 
skupnostjo, torej diskurzivnim fenomenom. Te 
analize izhajajo iz kritičnega branja Mannheimo-
vega temeljnega sociološkega »generacionalizma«. 
Predvsem poskušajo njegovo konceptualizacijo ge-
neracije razumeti tudi v okviru njegovega lastnega 
družbenohistoričnega položaja po prvi svetovni 
vojni. V tem smislu opozarjajo, da Mannheim ra-
zume generacijo kot izrazito ospoljeno obliko 
skupinjenja v politični sferi, ki je po definiciji javni 
prostor za izobražene meščanske moške, tako da 
ima koncept izrazito nacionalni, ospoljen in raz-
redno-elitni nagib.79 Ta zožitev pojma na moško 
javno sfero in konceptualizacija historične trans-
formacije kot procesa, ki se konstituira in odvija 
v okviru tako opredeljenega političnega javnega 
prostora, prispevata k manjšemu analitičnemu 
potencialu koncepta.80

Avtorji, ki največ prispevajo k tem debatam v 
okviru historične sociologije ali kulturne in socialne 
zgodovine,81 ugotavljajo, da se na eni strani pojem 
generacije uporablja zato, da se naveže hkratne, 

79	 Gl. npr. Deutsch, Orientierung unter Bedingungen gesell-
schaftlicher Transformation, str. 91; Weisbrod, »Genera-
tion und Generationalität in der Neueren Geschichte«; 
Jureit, »Generation, Generationalität, Generationen-
forschung«.

80	 Jureit in Wildt, Generationen.
81	 Gl. npr. Jureit, »Generation, Generationalität, Genera-

tionenforschung« ali Deutsch, Orientierung unter Be-
dingungen gesellschaftlicher Transformation.



51

Generacija

toda konkurenčne družbene ali politične ideje na 
kolektivne akterje (nem. Handlungsträger), na drugi 
strani pa se zgodovinske spremembe periodizirajo 
preko sosledja generacij, ki si sledijo in medsebojno 
nadomeščajo.82 Po mnenju Kim Deutsch je ključno 
ohraniti razlikovanje med generacijo kot samote-
matizacijo in generacijo kot analitično kategorijo.83 
Generacija je torej tako individualno razvrščanje kot 
tudi kolektivna formula samodefiniranja.84 Ulrike 
Jureit generacijo razume kot »šarnir« ali povezoval-
ni sklepni tečaj med subjektom in družbo. Meni, da 
jo je v raziskovanju najbolje razumeti kot spoznavno 
historično kategorijo in se ne ukvarjati z vprašanjem, 
kako realne, konstruirane ali substancialne so te obču-
tene skupnosti v resnici, saj so generacijsko specifični 

82	 Jureit, »Generation, Generationalität, Generationen-
forschung«. Gl. tudi Weisbrod, »Generation und Gene-
rationalität«.

83	 Deutsch, Orientierung unter Bedingungen gesellschaftlicher 
Transformation. Deutsch obravnava dve generaciji – ge-
neracijo, rojeno leta 1960, ter tisto, rojeno leta 1990 – 
in si zastavi vprašanje, kako kulturna revolucija preko 
digitalizacije vpliva na generacijsko izkustvo. Digital-
nost je tu razumljena kot nadrejena kultura oblika, ki se 
po letu 1990 uveljavi v družbi kot nova kulturna oblika 
ter rezultira v velikih spremembah »konjunktivnih 
izkustvenih prostorov« in s tem v spremembah (struk-
turnih) podobnosti izkustvenega slojenja v generacijski 
perspektivi. Gl. tudi ter Björn Bohnenkamp, Doing Gen-
eration. Zur Inszenierung von generationeller Gemeinschaft 
in deutschsprachigen Schriftmedien (Bielefeld: Transcript 
Verlag, 2011); 

84	 Jureit, »Generation, Generationalität, Generationen-
forschung«, str. 3.



Breda Luthar

52

izkustveni prostori težko dostopni za kvantitativno 
raziskovanje, ki je značilno npr. za študije generacij-
skih kohort.85

Ravno zato je zgodovinsko in družbeno trans-
formacijo kot preobrazbo v menjavi generacij bolj 
smiselno razumeti preko spremembe (strukturnih) 
podobnosti razslojenega izkustva. Pri tem ni tako po-
membno, ali je generacijska povezanost posameznika 
imaginarna ali dejansko obstaja. Taka diskurzivna 
»generacionalizacija« izkustva86 ima vlogo oblikovanja 
identitet, ki učinkujejo kot veljavne skupne podlage 
tudi v okviru »zamišljenih skupnosti«.87 Identifika-
cijski objekti, ki so na razpolago v medijski kulturi, 
šele omogočajo oblikovanje skupnosti, s tem ko po-
tencialne podobnosti naredijo vidne. »Taki objekti 
omogočajo, da so zamišljene podobnosti oz. skupne 
značilnosti emocionalno izkustveno lahko sploh do-
živete in prispevajo k temu, da smo bližje generacijski 
kolektiviteti […]. Take skupnosti, pogosto difuzne, ne 
potrebujejo velikega historičnega dogodka«.88 »Obli-
kovanje generacije« v javnem prostoru je zato posebej 

85	 Jureit, »Generation, Generationalität, Generationen-
forschung«, str. 9.

86	 Deutsch, Orientierung unter Bedingungen gesellschaftlicher 
Transformation, str. 94.

87	 Gl. Ralph Winter, Generation als Strategie: zwei Auto-
rengruppen im literarischen Feld der 1920er Jahre. Ein 
Deutsch-Französischer Vergleich (Göttingen: Wallstein 
Verlag, 2012).

88	 Jureit, »Generation, Generationalität, Generationen-
forschung«, str. 17.



53

Generacija

relevantno izhodišče za analizo diskurzivne ponud-
be »generacijskosti« v popularni kulturi vsakdana.  
(nem. alltagskulturelle Generationsangebote).

4. Druge oblike skupinjenja: razred, milje, scena
Generacijske paradigme ne moremo obravnavati, 
ne da bi se spraševali po razmerju generacije do raz-
rednih razlik. Razprava o generaciji se torej ne more 
izogniti tematizaciji razmerja med družbeno-eko-
nomsko kategorijo razreda in kulturno »vrednostno 
kategorijo generacije«, kot pravi Todor Kuljić.89 Na-
rava tega razmerja je pomembna za razpravo o soci-
ološki relevantnosti družbene generacije kot akterja 
družbenih sprememb, pa tudi konkretneje, za analizo 
nastanka kulturnih gibanj v 1980-ih letih. Mannheim 
uporablja koncept družbenega razreda kot model za 
svojo konceptualizacijo generacij. Trodelnost nje-
govega pojmovanja generacije – torej generacijska 
lokacija, generacija kot aktualnost in generacijska 
enota – implicira, da generacijska lokacija, podobno 
kot razredni položaj, predstavlja le objektivni kriterij 
generacije (generacija an sich), medtem ko se genera-
cija kot aktualnost zgleduje po marksističnem pojmu 

89	 Kuljić, »'Problem generacija'«, str. 235. Gl. tudi teorijo 
miljeja in scene v Stefan Hradil, Sozialstrukturanalyse in 
einer fortgeschrittenen Gesellschaft. Von Klassen und Schich-
ten zu Lagen und Milieus (Opladen: Leske + Budrich, 
1987); Gerhard Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultur-
soziologie der Gegenwart (Frankfurt: Campus Verlag, 
2005). Gl. tudi Émile Durkheim, The Rules of Sociological 
Method (Basingstoke: Palgrave, 1895/2013).



Breda Luthar

54

razreda za sebe (für sich), torej razreda, ki se zaveda 
svojega razrednega položaja in deluje v skladu z njim. 
Pri tem nikoli ne gre za determinističen proces, kjer 
bi objektivni položaj proizvedel tudi samozavedanje 
in delovanje (torej generacijsko ali razredno aktual-
nost). Vedno gre le za potencialno možnost, da bo 
objektivni generacijski (razredni) položaj v ugodnih 
okoliščinah rezultiral v politični mobilizaciji gibanj, 
ki izhajajo iz generacijske (razredne) zavesti, namreč 
v oblikovanju generacijskih enot s svojimi zastopniki. 
To morda pomeni, da so 1980-a leta v Jugoslaviji pred-
stavljala okoliščine, ki so ponujale okvir za realizacijo 
političnega potenciala generacijske lokacije, torej za 
politično subjektivacijo, ki je temeljila na generacijski 
lokaciji. Alternativna interpretacija bi bila, da nova 
kulturna gibanja predstavljajo specifično reartikula-
cijo razrednih razmerij v tej fazi socializma.

Za razliko od razrednosti je pri generacijsko ute-
meljeni politični subjektivizaciji pomembna fizična 
bližina oz. možnost komuniciranja, ker se izkustvo 
formira pri posameznikih, ki v prostorskem pog-
ledu niso preveč razpršeni oz. lahko posredno ali 
neposredno komunicirajo. V kontekstu izobrazbene 
ekspanzije in relativne deobjektivizacije družbenih 
neenakosti dobijo velik pomen kulturne dimenzije 
neenakosti, temelječe na svetu življenja (nem. Le-
benswelt). V kontekstu razprave o novih kulturnih 
gibanjih v 1980-ih moramo zato vzeti v obzir skupi-
njenje, ki ni enostavno izraz objektiviranih neena-
kosti in ga Schulz imenuje milje. Milje se nanaša na 



55

Generacija

skupinjenje eksistenčnih oblik in zgoščanja stikov 
znotraj skupin ter hkrati na vedno večjo vloge do-
življajske oz. izkustvene orientacije kot osnove, ki 
strukturira interes za druge.90 Milje v moderni družbi 
ni enostavna estetska funkcija usodnega objektivnega 
položaja, temveč je do določene mere rezultat izbire, 
celo nujnosti izbire (glede jezikovnih kodov, načina 
interakcije, obleke in materialne kulture ter drugih vi-
dikov kulturnega okusa, telesnih praks, teritorialnega 
vedenja itd.). Durkheim uporablja sociološki koncept 
miljeja, ko analizira moralno integracijo družbenih 
skupin, obenem pa je milje pomemben koncept v v 
sociologiji C. W. Millsa.91 Sistematično se začne v no-
vejši sociologiji uporabljati v nemški interpretativni 
sociologiji s kulturnim obratom v 1980-ih in 1990-ih, 
v okviru debate o individualizaciji neenakosti.

V kulturni sociologiji pojem miljeja predstavlja 
poskus zaobjeti izkustvo družbenih razlik ter oblike 
in prakse skupinjenja v okviru razrednih kultur v 
postindustrijski družbi, v situaciji t. i. pluralizacije 
življenjskih položajev. Prihajalo naj bi do fragmen-
tacije stratifikacije in naraščajočega pomena kulturne 
dimenzije neenakosti, tako da se milje kot mezo-
-nivojski koncept nanaša na razmerje med razre-
dnim položajem in kulturo. Koncept je povezan tudi 
z mikrosociološko analizo komunikativnih praks 
vzpostavljanja razlik in ustvarjanja meja kot konsti-
tutivnega dela razrednost ali generacijskosti (glej npr. 

90	  Schulze, Die Erlebnisgesellschaft, str. 178.
91	  Mills, Sociološka imaginacija, str. 39.



Breda Luthar

56

delo Ervinga Goffmana ali Randalla Collinsa).92 V tem 
smislu se pojem miljeja ne nanaša na ljudi iz istega 
družbenega konteksta, temveč na ljudi, ki podobno 
interpretirajo ta družbeni kontekst.93 Miljeji so torej 
neke vrste posredovalni člen med subjektivnim in 
objektivnim v družbeni strukturi.

Po bourdieujevsko bi dejali, da gre pri tem poj-
mu, ko se uporablja kot sociološki koncept za obliko 
skupinjenja, za razširitev ali premestitev vprašanja 
objektivirane razredne klasifikacije na vprašanje kla-
sifikacijskih in komunikativnih praks in praktičnega 
uprizarjanja simbolnih razlik ter subjektivne inter-
pretacije objektivnih življenjskih položajev. Dodaja 
torej kulturne atribute v razmislek o razredni delitvi 
družbe. Do te premestitve pride, ko postanejo pripi-
sana razmerja manj pomembna kot izbrana razmerja. 
Koncept se je danes pomaknil v ozadje, posebej v 
luči izrazitega povečanja ekonomskih neenakosti v 
1990-ih letih.

92	 Randall Collins, Interaction Ritual Chains (Princeton: 
Princeton University Press, 2005).

93	 Hradil, Sozialstrukturanalyse in einer fortgeschrittenen 
Gesellschaft, str. 17.



57

III  

Alternativni ali dopolnjujoči pojmi: 
struktura občutenja

1. Historični senzorijum: struktura občutenja 
kot artikulacija historičnega izkustva 
generacije v kulturnih oblikah

Eden najbolj senzibilnih in obenem najbolj zapos-
tavljenih alternativnih pojmov, ki izražajo histo-
rično specifične »izkustvene prostore generacij-
skosti«, je Williamsova »struktura občutenja«.94 Ker 
je preteklost, kot pravi Michael Pickering, vedno 
proizvedena preteklost, kjer določeni dogodki in 
epizode, določene ekspresije in forme postanejo 
fiksni in eksplicitni, drugi pa izbrisani in prikriti,95 
je za Williamsa najtežja naloga proučevanja prete-
klosti »občutenje značilnosti življenja v določenem 
času in prostoru: občutek za način, na katerega so se 
določene prakse združevale v način mišljenja in živ-
ljenja«.96 Williams namreč meni, da je v družbenih 
vedah in humanistiki problem z analizo kulturnih 

94	 Raymond Williams je bil literarni in kulturni teoretik, 
pripadnik kroga revije New Left Review in ena najpo-
membnejših figur britanske nove levice v treh deset-
letjih po drugi svetovni vojni.

95	 Michael Pickering, History, Experience and Cultural Stud-
ies (London: Macmillan Press, 1997), str. 32.

96	 Williams, The Long Revolution, str. 63.



Breda Luthar

58

sprememb. Dejstva kulturnega življenja uvidimo, 
ko so enkrat utrjena in institucionalizirana, mimo 
nas pa spolzijo trenutki, ko se pojavijo novi vzorci 
izkustva, ko začno ljudje misliti drugače, ko nastajajo 
nove senzibilitete. O kulturnem življenju moramo 
razmišljati kot o trenutni in nemirni realnosti, in ne 
le v pretekliku, ter našo pozornost usmeriti stran od 
znanega in kanoničnega. Elementi nekega kulturnega 
izkustva namreč niso konzervirani in katalogizirani 
po nekem naravnem redu, temveč so neizogibno 
tako predmet selektivne organizacije kot verzija in 
pogled na preteklost.97 To senzibiliteto življenja v času 
in prostoru vseskozi v svojem delu imenuje struktura 
občutenja. Je torej pojmovno orodje v okviru Willi-
amsovega kulturnega materializma, ki nam pomaga 
interpretirati razmerje med kulturnim izkustvom 
preteklosti in oslabljenimi, težko predstavljivimi hi-
storičnimi oblikami, ki predstavljajo naš temeljni 
material za analizo nekega preteklega obdobja.

Poudarek na izkustvu kot občutenju in poskus 
operacionalizacije tega občutenja v pojmu struktu-
re občutenja sta bila pri Williamsu usmerjena proti 
različnim teoretskim frontam in se spopadata tako 

97	 Williams, The Long Revolution, str. 63. Skozi družbeno 
spreminjanje, ko se prostor, institucije, kulturne prakse, 
jezik in simbolni svetovi določenih družbenih skupin in 
slojev spreminjajo v katerikoli smeri in obliki, so določe-
ni elementi izgubljeni, premeščeni ali celo nepovrnljivi, 
medtem ko so drugi »sedimentirani« iz teh raztopin, ki 
so bile prej del aktualnega izkustva. Pickering, History, 
Experience and Cultural Studies.



59

Generacija

z ekonomizmom kot s kulturnim idealizmom, dve-
ma epistemskima pozicijama, ki sta značilni tudi za 
razumevanje propada jugoslovanskega socializma in 
kapitalistične transformacije Slovenije. Kasneje zanj 
pojem predstavlja tudi dialog s formalističnimi ahis-
toričnimi inačicami semiotike in s strukturalističnimi 
variantami marksizma (kjer je npr. pri Althusserju 
izkustvo praktično v celoti umeščeno v polje ideolo-
škega). Skozi dvajsetletno delo Williams pojem kon-
sistentno uporablja kot »družbeno izkustvo v raztopi-
ni«. Posebej ga zanima, kako se to izkustvo v raztopini 
izraža skozi umetnost, v prvi vrsti v literaturi, in pri 
tem posebno pozornost posveti neartikuliranim in 
nastajajočim reprezentacijam in praksam.98 Obstajajo 
historična izkustva, ki sploh nikoli ne najdejo svojih 
semantičnih figur, ki pa so lahko obstajala v specifičnih 
popularnih oblikah kulture, vendar te oblike niso bile 
zabeležene in institucionalizirane. Prava relevantnost 
koncepta se tako kaže ravno v njegovi uporabnosti za 
analizo takih liminalnih oblik izkustva in za še vedno 
potekajoče spreminjanje. 

98	 Po mnenju Jossa Handsa lahko koncept strukture obču-
tenja (ter materializacije struktur občutenj v umetniških 
oblikah in vsakdanjih praksah) prispeva k razumevan-
ju družbenosti afekta; Joss Hands, »From Cultural to 
New Materialism and Back: the Enduring Legacy of 
Raymond Williams«, Culture, Theory and Critique. 56/2 
(2015), str. 133–148, 143–147. Več o razmerju med poj-
mom »strukture občutenja« v kulturnem materializmu 
pri Williamsu ter pojmom »afekta« kot enim ključnih 
konceptov t. i. novega materializma gl. Hands, »From 
Cultural to New Materialism and Back«.



Breda Luthar

60

S strukturo občutenja je mišljen skupen nabor 
naturaliziranih percepcij in vrednot, tj. neke vrste 
emocionalna struktura, preko katere se neka generacija 
orientira, živi in jo obenem proizvaja. Najjasneje je 
ta artikulirana v kulturnih oblikah in konvencijah, 
torej tako v materialni kulturi in umetnosti kot tudi v 
praktičnih konvencijah, praksah, ritualih, rutinah in 
postopkih itd. Pojem je tako izšel iz vprašanja, kako 
konceptualno izraziti občutek generacijske identitete, 
ki se lahko kristalizira v prakse diferenciacije od 
podedovanega. Hkrati je izšel iz poskusa razumevanja 
družbene in historične geneze kulturne inovacije, 
torej vprašanja, kako pride do sprememb kulturnih 
form in praks. Williamsa je zanimala naravnost in 
splošna sprejemljivost določenih kulturnih oblik, 
npr. dramatskih konvencij, ter povezava konvencij v 
umetnosti z Gramscijevim konceptom hegemonije 
kot zdravega razuma ali prevladujočega mišljenja. 
Ta hegemonija ni nikoli totalna, tako da vedno 
obstaja notranja dinamika nastajanja novih formacij 
mišljenja. Ne glede na to namreč, kako dominanten 
je neki družbeni sistem, potencialno namreč vedno 
obstaja prostor za alternativne prakse in alternativna 
izkustva, ki še niso artikulirana kot družbena institucija 
ali kot projekt.99

Koncept strukture občutenja moramo torej razu-
meti kot orodje za razmišljanje o potekajočih pro-

99	 O pojmu alternative gl. Martin Pogačar, Alternativa. 
Osemdeseta: Pojmovnik novega kulturnega polja, 2 (Ljubl-
jana: Založba ZRC, 2026).



61

Generacija

cesih, ki so del družbenih in kulturnih sprememb, 
in za analizo še potekajočih ali »živečih« tekstur 
historičnega izkustva, ki v določenem obdobju še 
niso kodificirana in institucionalizirana.100 Formula-
cijo pojma strukture občutenja kot konceptualnega 
orodja je tako motivirala Williamsova želja po inter-
pretiranju tega, kar je izkustveno novega in različne-
ga pri generaciji ali skupini, tudi recimo v sosledju 
generacij in v simbolnih revolucijah generacij na 
področju umetnostnega ali teoretskega polja. Po-
jem lahko tako razumemo kot operacionalizacijo 
časovno in prostorsko opredeljenega izkustva (torej 
tudi generacijskega), ki presega institucionalizirano 
selektivno zgodovino in fetišizirani spomin.

2. Historičnost subjektivnega

Raymond Williams literarna dela (in kasneje tudi 
popularne oblike, kot sta televizija in oglaševanje) 
vseskozi poskuša interpretirati glede na to, kako 
ta dela artikulirajo historično izkustvo oz. kako so 
umeščena v neki specifični historični čas. Po nje-
govem mnenju lahko počez, čez različne estetske 
in komercialne oblike, v določenem obdobju ugo-
tavljamo neko skupno atmosferično spremembo, 
ki je na robu semantične dostopnosti: »Šlo je za 
strukturo v smislu, da si jo lahko opazil v različ-
nih delih, ki sicer med sabo niso bila povezana – 
ljudje se je niso naučili en od drugega; toda v igri je 

100	 Pickering, History, Experience and Cultural Studies, str. 45.



Breda Luthar

62

bilo mnogo bolj občutenje kot misel – vzorec impul-
zov, omejitev, razpoloženj.«101 Za analizo umetniške 
forme, npr. dramatskih oblik, je tako ključno a) vpra-
šanje splošno sprejetih standardov in konvencij, torej 
»molčečega soglasja«, ter b) »struktura občutenja« kot 
specifična strukturirana afektivnost, ki se lahko arti-
kulira v kulturni praksi. Pojem strukture občutenja 
je postopoma dobil osrednje mesto v Williamsovi 
obravnavi zgodovine in kulture – najprej ga je uvedel 
v knjigi Preface to Film (»Uvod k filmu«),102 v celoti pa 
je pojem formuliral v delu Marxism and Literature 
(»Marksizem in literatura«; 1977). V delu The Long 
Revolution (»Dolga revolucija«) je pojem definiral 
kot »trden in dokončen, kot pač sugerira 'struktu-
ra', vendar deluje v najbolj občutljivih in najmanj 
oprijemljivih vidikih našega delovanja.103 Več kot 
deset let kasneje pa je strukture občutenja opredelil 
kot »družbena izkustva v raztopini, kot distinktivne 
od drugih družbeno-semantičnih formacij, ki so 
postale utrjene usedline in postanejo bolj očitne 
in takoj razpoložljive […] strukture občutenja kot 
raztopina so povezane predvsem z nastajajočimi 
formacijami (čeprav pogosto kot modifikacije ali 
motnje starejših oblik«.104

101	 Raymond Williams, Politics and Letters: Interviews with the 
New Left Review (London, New Left Books, 1979), str. 59.

102	 Raymond Williams, Preface to Film (London: Film Dra-
ma Limited, 1954).

103	 Williams, The Long Revolution, str. 64–65.
104	  Williams, Marxism and Literature, str. 134.



63

Generacija

Toda zakaj struktura in zakaj občutenje? Wil-
liams pravi, da pri strukturi občutenja ne gre za 
»občutek proti misli, temveč misel, kot jo čutimo, 
in občutek kot misel«.105 Vztraja na dimenziji »ob-
čutenja«, ker želi ujeti nekaj, kar ni utrjeno in je v 
procesu nastajanja. To »nekaj« pa definira specifična 
afektivnost, torej intimna in ne v celoti oprijemlji-
va kombinacija zavedanja, izkustva in občutenja. 
Občutenje obenem kaže na »neizgotovljenost« in 
le delno artikuliranost, ki je značilna za nastanek 
novih kulturnih oblik. Z na videz protislovnim 
povezovanjem občutenja s strukturo želi poudariti, 
da je ta nastajajoča formacija na robu semantične 
dostopnosti in je v tem smislu predformacija, ki 
jo je težko formalno opredeliti, bolj neka afektiv-
na sila. Toda značilnosti slednje se povezujejo kot 
struktura. S tem ta formacija postavlja pod vprašaj, 
kar je uveljavljeno in utrjeno, ter umešča kulturne 
oblike v zgodovino in v okvir materialnih pogojev 
v okviru nekega polja – glasbenega, literarnega, 
gledališkega, na področju vizualne umetnosti, uni-
verzitetnega itd. Vsako polje, še posebej umetniško, 
ima svojo lastno strukturno zgodovino, toda ne 
smemo ga razumeti kot zaokroženo strukturno 
entiteto, temveč raje kot specifičen režim razmerij, 
torej kot hierarhična pravila legitimnosti in prestiža 
ter lastna »pravila igre«. Del polja so boji, ki stalno 
modificirajo ta razmerja in notranje ravnotežje 
moči, tako da je sprememba ključni del dinamike 

105	  Williams, Marxism and Literature, str. 128.



Breda Luthar

64

polja – prišleki/inovatorji z novo strukturo obču-
tenja, v okviru katere se oblikujejo nove kulturne 
oblike, lahko vedno destabilizirajo hegemonično 
verzijo legitimnosti.

Prednost koncepta »strukture občutenja« je, da 
naslavlja nestabilno razmerje med strukturo in 
delovanjem v historičnih spremembah ter izraža, 
kako so naša osebna intimna izkustva in občutenja 
vedno hkrati del kolektivnih in historičnih priča-
kovanj, predstav, strahov, želja, konvencij, institucij 
in zakonitosti družbenega. Pojem torej implicira, 
da je občutenje organizirano ali strukturirano in 
je zato lahko predmet analize. Z uporabo izraza 
»občutenje« namesto npr. »mišljenje«, zaradi če-
sar se zdi pojem ohlapen, želi Williams pokazati 
na nedokončanost, še neartikuliranost, ki jo lah-
ko slutimo v kulturnih oblikah in praksah preko 
branja med vrsticami le kot neko nakazano smer. 
V tem dvojnem pomenu torej struktura kaže na 
to, da so vzorci občutenja družbeno konstituirani, 
družbeno umeščeni in družbeno naučeni, in ne le 
del zasebne avtentične subjektivnosti. Drugi del 
pojma, občutenje, pa nakazuje »neizgotovljenost« 
in le delno artikuliranost, ki je značilna za nastanek 
novih kulturnih oblik.



65

Generacija

3. Struktura občutenja kot ideologija, preden ta 
postane ideologija

Čeprav je pojem struktura občutenja v Williamso-
vem delu včasih tudi nekonsistentno uporabljan in 
izmuzljiv, je konceptualno uporaben ravno zato, 
ker v analizo spremembe vključuje tako socialno 
zgodovino kot kulturno analizo. Tako povezuje 
kolektivno razumevanje oz. občutenje lastnega 
družbenega izkustva neke skupine (npr. neke ge-
neracijske kulture) z razmerji med družbo ter polo-
žajem te skupine v njej, hkrati pa kaže na afektivni 
ton izkustva in odnosov. Struktura občutenja torej 
označuje rezidual skupnega historičnega izkustva, 
ki je občuteno, toda neizgovorjeno in neartikulira-
no v družbeni formaciji, torej neke vrste historični 
senzorijum oz. afektivni vidik historične situacije. 
Ali kot pravi Laurent Berlant, ki želi v svojem delu 
odgovoriti na vprašanje, kako so silnice subjektivi-
tete prepletene preko strukturnih kavzalnosti: »[A]
fektivna atmosfera je vedno skupna, ne samotna, je 
afektivni odgovor, ki ponazarja skupni historični 
čas.«106 V tej točki se ta pojem povezuje s pojmom 
historične družbene generacije in družbeno gene-
racijo šele vzpostavlja kot možno analitično orodje 
v analizi družbenih sprememb. 

Pojem »struktura občutenja« od nas zahteva, da 
se pri pojasnjevanju sprememb ne oprijemamo s 
popolno gotovostjo determinirajočih silnic, bodisi 

106	  Berlant, Cruel Optimism, str. 15.



Breda Luthar

66

družbeno-strukturnih okoliščin ali pa človekovega 
intencionalnega delovanja. Namesto tega naslavlja 
ravno nestabilno ravnotežje med strukturo in 
delovanjem oz. subjektom ter artikulira protislovje, 
kjer so naša osebna, intimna, individualna izkustva 
(občutenja) vedno hkrati utemeljena na kolektivnih 
in historičnih pričakovanjih ter na predsodkih, 
konvencijah, doktrinah, institucijah. Sprememba 
je v tem kontekstu ključni pojem, razumevanje 
spremembe pa rdeča nit postopnega razvoja pojma 
strukture občutenja, saj Williams kulturo v celoti 
analiza skozi procese sprememb.107 S tem pojmom, 
ki ga je začel uporabljati v petdesetih let dvajsetega 
stoletja, želi zaobjeti spremembe, ki so historično 
signifikantne in reprezentativne za širše družbene 
transformacije, obenem pa so tudi zasebne oz. 
hkrati zasebne in javne. Če sledimo nastanku 
koncepta strukture občutenja in razvoju njegove 
uporabe skozi leta, vidimo, kaj ta pojem razlikuje 
od takrat ortodoksne interpretacije družbenih in 
kulturnih sprememb: zanj je značilen poskus, da 
v teh spremembah splošnega gibanja v socialni 
zgodovini ter osebnega izkustva ne reducira na dve 
nasprotujoči si entiteti. Ključni projekt, ki ga pojem 
implicira, je torej vzpostavljanje odnosa med obema 
(splošnim gibanjem in individualnim izkustvom) 
ter analiza tega razmerja.

107	 Sean Matthews, »Change and Theory in Raymond 
Williams's Structure of Feeling«, Pretexts: Literary and 
Cultural Studies, 10/2 (2010), str. 181.



67

Generacija

Ravno zaradi poskusa razmišljati o nestabilnem 
ravnotežju med strukturo in delovanjem skozi ta 
pojem imata v njegovi analizi vedno pomembno 
mesto intencionalnost in delovanje, tudi ko npr. 
razmišlja o razmerju med družbenimi in tehnolo-
škimi spremembami in se spopada s tehnološkim 
determinizmom v pojasnjevanju družbenih spre-
memb. Pomena izkustva ne moremo razumeti kot 
nekaj, kar je enostavno tam in kar nastane v nekem 
kontekstu, temveč kot nekaj, kar je v določeni meri 
aktivno proizvedeno, kot moralna in politična iz-
bira. Artikulacijo tega stališča lahko najdemo tudi 
v tako pomembnih delih kulturne in socialne zgo-
dovine, kot je delo Edwarda P. Thompsona The 
Making of the English Working Class (»Oblikovanje 
delavskega razreda v Angliji«). Thompson v njem 
dokazuje, kako je razred proces, celo izkustvo, ne 
pa le reificirana kategorija: »Delavski razred ni vzšel 
kot sonce ob dogovorjenem času. Imel je vlogo pri 
ustvarjanju samega sebe.«108 Thompson je s tem 
vztrajal na hkratnosti pasivnosti/determiniranosti 
in delovanju, ki je tudi v jedru Williamsovega dela.

Kot koncept se struktura občutenja umešča v 
prostor med diskurzom in izkustvom, postane 
vidna kot motnja, napetost ter zadeva nedokončana 
družbena razmerja. Ta razmerja še niso našla načina 
za svojo refleksivno samorazumevanje. Izražajo se 
v novih terminih, ki so v celoti drugačni od vsega, 

108	 Edward P. Thompson, The Making of the English Working 
Class (New York, Vintage Books, 1963/1966), str. 9.



Breda Luthar

68

kar je že artikulirano v dominantnih ali rezidualnih 
kulturnih oblikah. Jonathan Flatley meni, da so 
strukture občutenja lahko efemerne, lahko pa so tudi 
enako trajne in močne kot ideologije ali celo bolj.109 
Ne gre za neki pomožen pojem, temveč za pojem, 
ki je paralelen ideologiji. Če je vloga ideologije 
narativizacija našega razmerja do družbenega 
reda, da bi se tako lahko vzpostavilo naše rutinsko 
izkustvo te družbene ureditve kot smiselno in 
obvladljivo, potem je struktura občutenja pojem, 
ki bi moral opisati posredujočo strukturo – tisto, ki 
je prav tako družbeno proizvedena kot ideologija – 
ki omogoča in oblikuje našo afektivno povezanost 
z različnimi objekti v družbenem redu.110

4. Struktura občutenja, kot se artikulira  
v kulturnih oblikah

Williams torej pojem strukture občutenja najprej 
povezuje predvsem z umetnostjo določenega časa 
ter s spreminjanjem oblik in konvencij, ki so vedno 
del specifično organiziranega kulturnega polja. S 
pomočjo tega koncepta poskuša odgovoriti na vpra-
šanje, kako se struktura občutenja specifične histo-
rične dobe realizira v kulturi in posebej umetnosti 
tega časa. Najboljši primer danes so nekateri kul-
turni artefakti ali prakse, kot sta npr. režim vidnosti, 
značilen za digitalno družabnost, ali pa resnično-

109	  Flatley, Affective Mapping, str. 26.
110	  Flatley, Affective Mapping, str. 26.



69

Generacija

stna televizija. Kulturno produkcijo resničnostne 
televizije, na primer, sodoločajo procesi, povezani 
z globalizacijo trgov kulturnih industrij in s fleksibi-
lizacijo delovnih razmerij, toda hkrati ta simbolna 
oblika na novo prepisuje mit individualnega uspeha 
in individualne družbene mobilnosti preko trdega 
dela, iznajdljivosti in vztrajnosti, torej t. i. »ameriške 
sanje«, kjer se nevidnost enači z nevrednostjo in kjer 
se internalizira medsebojna tekmovalnost.111 Kasne-
je Williams uporabo pojma razširi z umetnosti in 
njenih historičnih oblik na interakcijo med uradno 
zavestjo epohe – kodificirano v njenih doktrinah in 
pravni ureditvi – in celotnim procesom dejanskega 
življenja. V tem procesu v določenih sovpadanjih 
oz. v specifičnih konjunkturnih pogojih lahko pri-
de do nastanka potencialno protihegemoničnih 
elementov v kulturi.

Ko govorimo o preiskovanju specifične kulturne 
oblike, so osrednja vprašanja: Kaj je struktura ob-
čutenja kot kompleksen sistem mediacij, kjer neka 
kulturna oblika – npr. novi val/punk, »novo gledali-
šče«, resničnostno televizijo ali npr. danes digitalno 
družabnost – služi kot artikulacija te strukture ob-
čutenja? Katero družbeno, ekonomsko in kulturno 
dinamiko, kakšen razvoj in procese neka kulturna 
oblika izraža? Kakšne kolektivne želje (strukture ob-

111	 Beverly Best meni, da ta kulturna oblika hkrati odgovarja 
na sodobne strukture občutenja kot nanje tudi deluje. Gl. 
Beverly Best, »Raymond Williams and the Structure of 
Feeling of Reality TV«, International Journal of Humanities 
and Social Sciences, 2/7 (2012), str. 200.



Breda Luthar

70

čutenja) so artikulirane oz. premeščene, pokorjene, 
uklonjene ali zavrnjene, pokorjene skoznjo? K ana-
lizi konkretne kulturne oblike in njene »strukture 
občutenja«, ki jo povezuje z drugimi, ter k vprašanju 
historične signifikantnosti teh kulturnih oblik lahko 
dostopamo iz različnih izhodiščnih točk: poleg 
analize dimenzij same kulturne oblike je treba v 
analizo vključiti kulturne institucije in formacije, 
katerih del je ta kulturna oblika, ter sredstva kul-
turne produkcije in družbena razmerja v procesu 
kulturne produkcije.112 Umetnost in druge kulturne 
oblike predelujejo in se naslanjajo na družbeno 
izkustvo, kar se povezuje v strukture občutenja kot 
mediacije med historično formacijo in subjektom.

Te kompleksne mediacije med strukturnim in 
izkustvenim v družbenih spremembah dobro pri-
kaže Raymond Williams v svojem delu o televiziji.113 
In ker je televizija svojo polno uveljavitev v Slove-
niji doživela šele v 1980-ih letih, tudi z glasbenim 
videospotom, bo to dober ekskurz za razumeva-
nje konjunkture, ki uokvirja strukturo občutenja 
alternativne kulture. Televizija, pravi Williams, je 
podedovala tako tematske kot stilistične konvencije 
naturalistične drame t. i. »zaprte sobe«, ki je reflek-

112	 Raymond Williams, The Sociology of Culture (New York: 
Schocken Books, 1982), str. 14. O vprašanju strukture 
občutenja in njenem izrazu v resničnostni televiziji gl. 
Best, »Raymond Williams and the Structure of Feeling 
of Reality TV«.

113	 Raymond Williams,  Televizija: tehnologija in kulturna for-
ma (Ljubljana: Založba FDV, zbirka Theoria, 1979/2022). 



71

Generacija

tirala vzpon buržuazije in civilne družbe kot arene 
»zasebnega« državljana. Dramske oblike (npr. Če-
hov, Ibsen) so izražale ta novi interes za zasebni svet 
družine in odnosov, kjer nekaj protagonistov živi 
svoje zasebno izkustvo zunanjega, gledalcem nevi-
dnega javnega sveta. Ta vzpon dihotomije zasebno/
javno napoveduje vzpon zasebnega državljana. 
Williams meni, da televizija ni zgolj podedovala 
te stilistične konvencije, temveč je ravno televizija 
v celoti uresničila naturalistično konvencijo. Ta 
uresničitev pa ni izhajala le iz tehničnih možnosti, 
kot so na primer bližnji posnetek, možnost pou-
darjanja obrazne ekspresije, ojačenje tihih zvokov, 
hitra menjava posnetkov protagonistov, ki poudarja 
dramatsko interakcijo itd. Tehnične možnosti so se 
prilegale tej strukturi občutenja: ograjeni atmosferi 
v interjerju, osebnemu konfliktu, bližnjemu po-
snetku zasebnega občutka,114 toda po drugi strani 
tehnološka realizacija tudi vzpostavlja in artikulira 
strukturo, jo skozi artikulacijo utrjuje in spreminja. 
V tem primeru torej televizija predstavlja tehnolo-
ško realizacijo že prevladujoče strukture občutenja, 
medtem ko npr. resničnostna televizija v naslednjih 
desetletjih povzdigne realizacijo sodobne struktu-
re občutenja na popolnoma drugo raven: names-
to obljube o realističnem portretiranju zasebnih 
občutkov in konfliktov vsakdanjega življenja (kot 
tradicionalna TV drama) obljublja, da bo pokazala 

114	 Williams,  Televizija: tehnologija in kulturna forma, str. 
67–68.



Breda Luthar

72

emocionalni in medosebni svet samega resničnega 
življenja, ter predstavlja farsično ponovitev natu-
ralistične revolucije v drami.

Struktura občutenja torej napeljuje na to, da 
občutenja, ki so del nas in ki nas animirajo kot 
individuume, hkrati presegajo našo individualnost, 
tako diahrono kot sinhrono. Williamsova analitična 
pozicija je zato morda neusklajena s sodobno 
radikalno kulturno teorijo, saj živimo v času, ki 
zahteva definitivne deterministične opredelitve 
ter »vulgarne in deklarativne izjave«,115 teh pa 
Williamsova sociologija kulture ne dopušča. Res ima 
vsaka kulturna formacija določene prevladujoče 
poteze, osrednje značilnosti, ki jo opredeljujejo. 
Toda obenem moramo vse splošne opisne etikete 
in epohalna poimenovanja te formacije (državni 
socializem, tranzicija, neoliberalni kapitalizem, 
kulturni kapitalizem itd.) vedno postaviti pod 
vprašaj in identificirati tudi pomembne variacije, 
motnje in neskladnosti znotraj teh splošnih 
značilnosti.

5.	Struktura občutenja kot kolektivni 
imaginativni odgovor

Za strukturo občutenja je ključno, da je kot kulturni 
vzorec, ki se kolektivno realizira vedno provizori-
čen in nastajajoč, ne pa v celoti artikuliran, vedno 

115	 Best, »Raymond Williams and the Structure of Feeling 
of Reality TV«, str. 201.



73

Generacija

zares viden šele retrospektivno. Ravno zaradi tega 
na primer generacijska struktura občutenja nikoli 
ne more biti naučena formalno niti prenešena na 
drugo generacijo, to pa pomeni, da se spreminja 
od generacije do generacije, in sicer tako, da nova 
generacija neizbežno oblikuje svoj kreativni odgovor 
v novo strukturo občutenja.116 Strukture občutenja 
so zunanje in vidne kulturne manifestacije interio-
riziranega spopada z razmerji – ne interiorizirane 
v smislu zasebnosti, temveč kot kolektivni imagi-
nativni odgovor na ta razmerja. Rečeno nekoliko 
metaforično, struktura občutenja je ideologija, pre-
den postane ideologija. Po mnenju Pickeringa se 
razvije iz tenzije in protislovij med »javnimi ideali 
ali standardi in živim družbenim izkustvom teh 
idealov med različnimi družbenimi skupinami in 
kategorijami«.117 Ta tenzija je ključnega pomena za 
nastanek nove strukture občutenja, saj je npr. gene-
racijska struktura občutenja vedno v nevarnosti da bo 
obrzdana in obvladovana, inkorporirana ali margi-
nalizirana in obsojena na nerelevantno obrobje skozi 
obstoječe družbeno kulturne prakse legitimiranja. 
Obrzdanje je potrebno, ker kulturne oblike onkraj 
obstoječega vedno grozijo z bolj ali manj usodnimi 
spremembami ali celo s transformacijo obstoječega.

Struktura občutenja je torej koncept, ki se nanaša 
na tisti trenutek ali stadij družbenega in kulturnega 
življenja, ki obstaja v nujni napetosti s kulturnimi 

116	  Williams, The Long Revolution, str. 63.
117	  Williams, The Long Revolution, str. 36.



Breda Luthar

74

procesi in oblikami, ki so mobilizirane v bran ide-
ološkega statusa quo.118 Po Pickeringovem mnenju 
je analitična moč koncepta v tem, da pojmovno 
opredeli kulturne prakse, ki so v procesu nastajanja. 
Koncept strukture občutenja torej poskuša ponuditi 
sredstvo za analizo potencialno transgresivnega v 
trenutkih nestabilnosti oz. v času družbenih pre-
mestitev in v inovativnih prelomih119 – v času, ko se 
začenjajo pojavljati novi kulturni pomeni, prakse 
in razmerja in so ta izkustveno in simbolno ved-
no v napetosti ali konfliktu z »uradno« kulturo in 
akreditiranimi kulturnimi institucijami. Frederick 
Jameson v uvodu k analizi kulturne logike pozne-
ga kapitalizma pravi, da postmoderno kulturo kot 
globoko kolektivno transformacijo lahko najbolje 
razumemo kot Williamsovo »strukturo občutenja«, 
katere ideološka naloga je koordinacija novih oblik 
praks in doživljanja (torej subjektivnega) z novimi 
oblikami ekonomske produkcije in organizacije, 
ki jih prinese modifikacija kapitalizma in globalne 
delitve dela.120 Jim McGuigan na podoben način 
uporablja Williamsov kategorialni aparat, ko govori o 
specifični strukturi občutenja kot materialistični ina-
čici Zeitgeista, ki je značilna za neoliberalno kulturo.121

118	 Williams, The Long Revolution, str. 35.
119	 Williams, The Long Revolution, str. 36.	
120	 Frederick Jameson, Postmodernism, or, the Cultural Logic of 

Late Capitalism (Durham: Duke University, 1991), str. xiv.
121	 McGuigan, Neoliberalna kultura; Jim McGuigan, Cool 

Capitalism (London: Pluto Press, 2009).



75

Generacija

V svojem kasnejšem delu je Williams svoje ključ-
ne koncepte, kot sta selektivna tradicija in struktura 
občutenja, vključil v splošni okvir svojega deklara-
tivnega metodološko-epistemološkega pristopa, tj. 
kulturnega materializma.122 Ključ Williamsovega 
kulturnega materializma je v stališču, da strukture 
občutenja, ki se artikulirajo v neki estetski obliki, 
niso izraz neodvisne estetske tehnike, temveč izha-
jajo iz izkustva, kot ga ljudje živijo. Kulturni mate-
rializem ponuja konceptualno in empirično orodje 
za analizo razmerja med kulturnimi oblikami in 
hegemonijo z analizo kulturnih formacij, praks 
in institucij ter njihovega razmerja do ekonomske 
transformacije.123 Tako je Williams šele s povezo-
vanjem pojma strukture občutenja z Gramscijevim 
razumevanjem kulturne hegemonije lahko prema-
gal analitične omejitve pojma strukture občutenja, 
tako da ga je zožil in definiral kot izziv obstoječi 
družbeni hegemoniji, kot motnjo in spremembo, 
ter da je prejšnje formulacije, kot je npr. duh časa, 
nadomestil s konceptom hegemonične kulture.124

122	 Williams, Marxism and Literature.
123	 McGuigan meni, da konceptualni aparat Williamsovega 

kulturnega materializma ni le prispevek k literarni 
teoriji in njeni historizaciji, temveč je relevanten za 
sociologijo in proučevanje vseh oblik kulture. Gl. Jim 
McGuigan in Marie Moran, »Raymond Williams and 
Sociology«, The Sociological Review, 62/1 (2014), str. 
167–188 in Jim McGuigan, Raymond Williams: Cultural 
Analyst (London: Intellect Books, 2019). 

124	 Povezavo med kulturno hegemonijo in strukturo obču-
tenja naredi Williams (Williams, The Long Revolution).



Breda Luthar

76

6.	Kulturna grožnja družbeni hegemoniji:  
novo vs. rezidualno

Nova struktura občutenja pomeni način, na katerega 
se različne prakse oblikujejo v nov način mišljenja 
in življenje ter v specifične simbolne-kulturne ob-
like v določenem historičnem trenutku in prosto-
ru. V 1980-ih letih se je izražala skozi alternativne, 
tudi subverzivne kulturne simbolne oblike, ki jih je 
generirala nova generacija. Kot smo dejali že zgo-
raj, izhajamo iz stališča, da 1980-a leta v Jugoslaviji 
predstavljajo take specifične konjunkturne pogoje, 
v katerih je prišlo do nastanka protihegemoničnih 
elementov v kulturi, v katerih inovacije niso samo 
novitete, temveč predstavljajo prelom z obstoječo 
kulturno hegemonijo. Toda Williams naredi ključ-
no distinkcijo med t. i. nastajajočimi inovativnimi 
elementi v neki družbeni konjunkturi in tistimi, ki 
so enostavni samo novitete (angl. novel). Michael 
Pickering je prepričan, da se brez upoštevanje tega 
konflikta med novim in zgolj noviteto v vsaki prev-
ladujoči kulturni formaciji ne moremo ustrezno 
ukvarjati s kulturno transformacijo.125

Novo se od novitete razlikuje po tem, da novo ogro-
zi družbeno hegemonijo, kar za noviteto ne velja, saj 
je novitete mogoče zlahka asimilirati v hegemonično 
kulturo. To je najbolj vidno pri sodobni komercialni 
kulturi, tako v kulturni kot v materialni proizvodnji. 
Za komercialno kulturo in za kulturne industrije 

125	 Pickering, History, Experience and Cultural Studies, str. 49.



77

Generacija

nasploh je namreč danes značilna vedno hitrejša 
sistematična proizvodnja novosti – ne le tehnološke 
in estetske, temveč tudi pomenske. Ta je vgrajena 
že v samo proizvodnjo, ki je usmerjena predvsem 
v stalno proizvodnjo vedno novega in drugačnega  
t. i. »singularnega blaga«, torej proizvodnjo stvari in 
uslug kot epistemskih objektov.126 Ta komercialni re-
žim novitet, ki stalno proizvaja estetsko in izkustveno 
novo, tako konstituira intersekcijo režima estetizacije 
in družbenega režima novosti, ki je ključna struktur-
na značilnost današnjega kapitalizma.127

Razcep med novim in noviteto predstavlja tudi 
razliko med »disidentskim« in »alternativnim« upo-
rom v socializmu. V kontekstu 1980-ih let bi tako 
lahko rekli, da je rezidualna struktura občutenja 
značilna za nacionalistične intelektualce, nastajajoča 

126	 Gl. Andreas Reckwitz, The Society of Singularities (Cam-
bridge: Polity Press, 2017). Reckwitz govori o dispozitivu 
kreativnosti kot sistemu nenehne proizvodnje novega 
in enkratnega blaga. Med pisanjem je pri založbi Krtina 
izšel tudi slovenski prevod tega dela: Andreas Reckwitz, 
Družba singularnosti. O strukturnih spremembah moderne 
(Ljubljana: Krtina, 2023). 

127	 Medtem ko sta ključni strukturni značilnosti klasičnega 
organiziranega kapitalizma, ki ga analizira npr. Weber, 
regularnost in standardizacija, je pri neoliberalnem ka-
pitalizmu (ki ga etiketirajo tudi kot kulturni, komuni-
kativni, platformski, dezorganizirani, pozni, afektivni 
itd. kapitalizem) to estetizacija ekonomije, ki zahteva 
permanentno estetsko in izkustveno inovacijo blaga. O 
družbenem režimu estetske novitete in dispozitivu kre-
ativnosti v sodobnem kapitalizmu gl. Andreas Reckwitz, 
The Invention of Creativity (Cambridge: Polity Press, 2017).



Breda Luthar

78

(angl. emergent) pa za »alternativni« kulturni upor v 
socializmu, ki predstavlja subverzijo hegemonične 
kulture. Za t. i. rezidualne elemente, ki praviloma 
opredeljujejo t. i. razumniški ali »disidentski« upor v 
1980-ih, je značilno, da je kritika socializma 1980-ih 
let utemeljevana s stališča etnonacionalizma.128 S 
podobno distinkcijo imamo opravka danes, ko so 
ekscesi kapitalizma kritizirani s stališča religioznih 
in drugih tradicionalnih vrednot.129

Rezidualne elemente, ki so v bistvu arhaični in 
oblika retradicionalizacije, je torej na splošno najlaže 
vključiti v dominantno kulturno formacijo in obsto-
ječo hegemonijo, saj dominantna kultura praviloma 
privoli v določene »popravke« s stališča rezidualnih 
idealov ali konceptov, ker zanje ne najde alternativ, 
ki bi jih bilo mogoče uveljaviti v okviru lastnega 
referenčnega okvira. Pride torej do »popravka« dr-
žavnega socializma z integracijo etnonacionalizma. 
Mark Fischer na primeru podobnega nepričakova-
nega recipročnega zavezništva med aktualnim ne-

128	 Gl. npr. prispevke v posebni številki Nove revije s prispev-
ki za nacionalni program: Niko Grafenauer in Dimitrij 
Rupel (ur.), Nova revija (Prispevki za nacionalni program), 
6/57 (1987).

129	 Fischer meni, da pride do simbiotičnega odnosa med 
obema na ravni politične subjektivnosti (izbirajoči in 
hkrati upravljani subjekt neoliberalizma) ter pri skup-
nem objektu mržnje – države; Mark Fischer, Kapita-
listični realizem (Ljubljana: Maska, 2021), str. 83. Gl. tudi 
Wendy Brown, »American Nightmare. Neoliberalism, 
Neoconservativism and De-Democratization«, Political 
Theory, 34/6 (2006).



79

Generacija

oliberalizmom in neokonservativizmom ugotavlja, 
da se tu racionalnost, ki je v principu amoralna (v 
neoliberalizmu), spoji z racionalnostjo, ki izrecno 
želi regulirati vprašanje moralnega in za uveljavljanje 
te morale računa na državo (neokonservativizem).130 
Ta regulacija lahko sega vse od pravice do splava do 
npr. koncepta družine in spola nasploh.

Vsako ukvarjanje s kulturno transformacijo mora 
torej upoštevati konflikt med rezidualno novim in 
subverzivno novim. Ali kot pravi: »Najtežja anali-
za je tista, ki mora pri soočenju z novimi oblikami 
ugotavljati, ali te predstavljajo le nove oblike domi-
nantnega ali pa zares predstavljajo porajanje novega 
[angl. emergent]«.131 Torej, ali je specifična kulturna 
praksa zares opozicijska, ker radikalno izzove to, 
kar je dominantno, domnevno neizpodbitno in 
nevprašljivo, ali pa je bližje dominantnemu redu in 
v resnici njegov del, ki je zlahka inkorporiran vanjo. 
Generacijski in razredni vidiki, kot tudi vidiki spola 
in etničnosti, ki jih lahko identificiramo v okviru 
nove strukture občutenja v nekem zgodovinskem 
trenutku, predstavljajo pomemben družbeni raz-
kol in »motnjo«, iz katere nastajajo nove kulturne 
senzibilnosti in prakse.

Kadar te »motnje« naraščajo in jih lahko oprede-
limo kot radikalno nove in alternativne strukture 
občutenja, ki potencialno izzovejo dominantno 

130	 Fischer, Kapitalistični realizem.
131	 Raymond Williams, Culture (London: Fontana Press, 

1981), str. 205.



Breda Luthar

80

kulturo, tedaj ravno te nove strukture občutenja 
naletijo na poskuse bodisi zatrtja ali pa inkorpora-
cije. To so v vsakem pogledu generacijsko specifične 
prakse, kjer medgeneracijske razlike ne konstituirajo 
naravnih razlik med generacijami, temveč razlike 
v generacijskem habitusu, kjer se oblikujejo meje 
med možnim in nečem, kar ni dojeto kot mogoče, 
in kjer ena generacija doživlja določene prakse kot 
naravne, druga pa kot nezamisljive in problematič-
ne.132 Ko Pickering analizira Williamsovo razume-
vanje pojma strukture občutenja s stališča razmerja 
med subverzivno novim in noviteto, ki jo je mogoče 
zlahka vključiti v obstoječo hegemonijo, opozarja, 
da je vsaka kulturna formacija vedno tudi predmet 
stalnega konflikta in pogajanj. Dominantna kultura 
se namreč nenehno ukvarja s temi variacijami, da 
bi ohranila svoj hegemonični položaj.133

7.	Generacijskost strukture občutenja: afektivna 
atmosfera in skupni historični čas

Struktura občutenja predstavlja Williamsov poskus 
zaobjeti kompleksno mediacijo med specifičnim 
in splošnim, ki poganja neko konkretno historično 
konjunkturo. Kot koncept se struktura občutenja 
umešča v prostor med diskurzom in izkustvom, 
kjer nova struktura občutenja postane vidna kot 
motnja, kjer se razmerja izražajo v novih terminih, 

132	  Gl. tudi Bolin, Media Generations.
133	  Pickering, History, Experience and Cultural Studies.



81

Generacija

ki so v celoti drugačni od vsega, kar je že artikulirano 
v dominantnih ali rezidualnih kulturnih oblikah. S 
perspektive historično sociološke analize koncept 
»strukture občutenja« pomaga razmišljati o dinamiki 
sprememb onstran formalne politične zgodovine 
ter skozi perspektivo, ki je občutljiva za izkustvo. 
Omogoča nam, da o preteklosti razmišljamo skozi 
perspektivo, ki presega popolnoma konsistentne, 
monološke in v časovnem smislu linearne obrav-
nave preteklosti in sedanjosti.134 V kulturni analizi 
pa je pojem metodološki princip, ki nas prisili, da 
usmerimo pozornost na intersubjektivno obču-

134	 Za primer takega neproblematičnega, notranje v ce-
loti skladnega linearnega narativa formalne politične 
zgodovine gl. Božo Repe in Darja Kerec, Slovenija, moja 
dežela. Družbena revolucija v osemdesetih (Ljubljana: Can-
karjeva založba, 2017). Avtorja v svojem poljudnem 
in opisnem korektno dokumentiranem pregledu o 
1980-ih letih ne pojasnjujeta vzpona alternative in nove 
strukture občutenja ter strukturnih okoliščin, v katerih 
ta lahko nastane. V neproblematičnem narativu, ki se 
giblje med ekonomskim determinizmom in voluntariz-
mom, implicitno predpostavljata, da vzpon te kulture 
determinirajo nezadovoljstvo in ekonomska kriza ter 
individualna volja, in pri tem tudi v celoti zapostavita 
mednarodni kontekst, torej historično konjunkturo. 
Spremembe na področju političnih razmerij, ekonomi-
je, marketinga, pop kulture in vsakdanjega življenja so 
nekaj, do česar pač pride (Repe in Kerec, Slovenija, moja 
dežela , str. 72–85). Posebej je pomembno, da avtorja ne 
prepoznavata distinkcije med kulturno alternativo (ki 
jo imenujeta »provokativna kultura«) in rezidualnimi 
novostmi, ki so predstavljale le posebno artikulacijo 
arhaičnih etnonacionalističnih idej, ter vse obravnavata 
pod geslom t. i. demokratičnih sprememb.



Breda Luthar

82

tene trenutke, ki pa niso individualni, temveč so 
historično organizirani in strukturirani ter jih »ne 
moremo opisati na popolnoma formalen način 
ali pa parafrazirati kot ugotovitve o svetu«.135 Kon-
cept je pomemben zaradi njegove analitične moči, 
predvsem vztrajanja na dialektični interakciji kodi-
ficiranega in institucionaliziranega na eni strani ter 
izkustvenega, subjektivnega in nedokončanega na 
drugi. Hkrati je pomemben tudi zaradi politike, ki je 
vgrajena vanj – ta zadeva prevpraševanje hegemo-
nične interpretacije zgodovine in zainteresiranega 
»preurejanja« zgodovine, npr. v revizionističnih 
interpretacijah jugoslovanskega socializma.

Medtem ko se koncept generacije kot spoznavne 
kategorije nanaša na historične akterje, »struktura 
občutenja« zadeva kulturne simbolne oblike, ki 
imajo lahko zastopnika v teh akterjih (generacijah, 
razrednih frakcijah itd.). Čeprav pojem struktur 
občutenja torej ni personaliziran koncept z nosilcem 
ali avantgardo, ki je nosilec te strukture občutenja, 
družbena generacija kljub temu skozi prakse in 
kulturne simbolne oblike predstavlja neke vrste 
personalizacijo in materializacijo Williamsovega 
koncepta strukture občutenja. Vsaka generacija (ali 
razred, razredna frakcija, milje) tako proizvede neko 
specifično strukturo občutenja.136 Ta se artikulira 

135	 Peter Middleton, »Why Structure Feeling?« News From 
Nowhere, 6 (1989), str. 52. Povzeto po Pickering, History, 
Experience and Cultural Studies, str. 50.

136	 Kot pravi Gerhard Schulze, je scena časovna in pros-



83

Generacija

skozi kulturne oblike in konvencije in ne vključuje 
le prakticirane kulture, temveč tudi kulturo 
selektivne tradicije ter materialno kulturo in/ali 
kulturne artefakte časa. Gre za izkustvo življenja v 
določenem času in prostoru, ki oblikuje percepcije 
in vrednote, ki si jih deli generacija, izkustvo, ki 
mora biti sinhronizirano z materialnimi pogoji, 
ki ga vzpodbujajo. V resnici bi morali o strukturah 
občutenja govoriti v množini, da bi poudarili, da ima 
vsako historično obdobje ne le več generacij, temveč 
da v okviru teh obstaja razredna diferenciacija in 
vsi vmesni sloji s svojo senzibilnostjo, zgodovino in 
spominom. Množinska oblika tudi poudarja konflikt 
znotraj vsake specifične generacije ter implicira 
znotrajgeneracijske kategorije, ki strukturirajo 
generacije kot so etničnost, razred in spol, pa tudi 
npr. miljeji in scene. 

Če parafraziramo Fredericka Jamesona, ki smo 
ga citirali zgoraj, je bila ideološka naloga nove struk-
ture občutenja v 1980-ih, da je prakse in občutenja, 
ki so bila značilna zanjo, sinhronizirala z novimi 
družbenimi in ekonomskimi razmerji.137 V 1980-ih 
ta razmerja predstavljajo ideološke in materialne 
okoliščine državnega socializma, ki se je odpovedal 
utopični družbeni ideji in se znašel v ekonomski kri-

torska entiteta s svojo stalno publiko, stalnimi prostori 
stika in tipično t. i. izkustveno ponudbo; Schulze, Die 
Erlebnisgesellschaft.

137	 Jameson tako tudi postmodernizem interpretira kot 
historično specifično strukturo občutenja (gl. zgoraj).



Breda Luthar

84

zi, obenem pa ta razmerja izhajajo iz mednarodne 
neoliberalne konjunkture. Na srednji ravni gotovo 
pomembno vlogo igrajo tudi konstelacije razrednih 
razmerij ter doživljanje in prakticiranje slednjih, 
dostopnost univerzitetne izobrazbe in povečano 
število študentov v humanistiki, družboslovju in 
umetniških akademijah. Nov generacijski subjekt 
in z njim povezane kolektivne transformacije ne 
predstavljajo le novega mentalnega sveta, temveč 
tudi nove družbene kulturne oblike. Te so v 1980-ih 
izhajale iz praks, ki jih je uokvirjalo simbolno in ma-
terialno – tudi tehnološko in ekonomsko – okolje.



85

IV

Alternativni ali dopolnjujoči pojmi: 
družbeni karakter in habitus

1. Generacija kot družbeni karakter
V funkcionalistični angloameriški mainstream so-
ciologiji, ki je po drugi svetovni vojni zavzela hege-
monično vlogo kot model »moderne« sociologije, 
tudi pri nas, je bil koncept generacije teoretično 
marginalen, čeprav se je veliko ukvarjala s staro-
stnimi skupinami. Obenem se je koncept generacij 
vseskozi ohranjal pri življenju v vrsti študij, ki so se 
ukvarjale z radikalnimi spremembami družbenega 
karakterja in katerih cilj – četudi le impliciran – je 
bil predvsem ponuditi neko »diagnozo časa«, torej 
definicijo hegemonične mentalitete oz. Zeitgeista. 
Najbolj znani so morda David Riesman s svojim 
konceptom novega družbenega karakterja, William 
H. Whyte z človekom organizacije in Daniel Bell s 
koncem ideologije.138 Toda v tem kontekstu koncept 
družbene generacije ni bil eksplicitno uporabljen, 
saj je postal uporaben šele takrat, ko je bil v soci-

138	  David Riesman, The Lonely Crowd: A Study of the Chang-
ing American Character (New Haven: Yale University 
Press, 1956). Gl. npr. tudi Daniel Bell, The End of Ideol-
ogy: on the exhaustion of political ideas in the fifties (Cam-
bridge: Harvard University Press, 1988/1960); William 
H. Whyte, The Organisation Man (Philadelphia: Univer-
sity of Pennsylvania Press, 1956).



Breda Luthar

86

ologiji primerno tehnično operacionaliziran za 
uporabo v kvantitativnem raziskovanju in tako v 
sociološkem statističnem raziskovanju večinoma 
zreduciran na pojem »kohorte«.139

Ob generaciji je vsaj še nekaj drugih možnih 
alternativnih, sorodnih ali dopolnjujočih pojmov, 
ki označujejo kolektivno specifičnost ljudi, rojenih 
v določenem času in prostoru, ter opredeljujejo 
način, na katerega družbena in kulturna razmerja 
»vstopajo« v posameznika: na primer družbeni ka-
rakter,140 zgoraj obravnavana struktura občutenja 
(R. Williams), ki mnogo dolguje pojmu kulturnih 
vzorcev v antropologiji (angl. patterns of culture pri 
Ruth Benedict), habitus (N. Elias, P. Bourdieu) ter 
subjektiviteta. Družbeni karakter, ki je praktično 
izginil iz besedišča sodobne sociologije, čeprav je 
pred desetletji igral pomembno vlogo tako v teoriji 
kot v empirični analizi, se danes ohlapno uporablja 
predvsem v popularni govorici in označuje distin-
ktivno karakterno strukturo specifičnih družbenih 
skupin. David Riesman v popularno-sociološki knji-
gi The Lonely Crowd (»Osamljena množica«) iz 1950-

139	 Gl. Purhonen, »Zeitgeist, Identity and Politics«, str. 16.
140	 Gl. npr.. Riesman, The Lonely Crowd; Erich Fromm, 

Die Determinierheit der psychischen Struktur durch die 
Gesellschaft. Zur Methode und Aufgabe einer Analytischen 
Sozialpsychologie (München: Open Publishing Rights 
GmbH, 1937/1992); Mills, Sociološka imaginacija; Richard 
Sennett, The Corrosion of Character. The Personal Conse-
quences of Work in the New Capitalism (New York: W.W. 
Norton and Co., 1998).



87

Generacija

ih let govori o epohalni transformaciji ameriškega 
družbenega karakterja, predvsem izkustva vedno 
bolj razširjenega ameriškega srednjega razreda v 
določeni fazi modernosti. Prevladujoči karakter 
tega časa poimenuje »navzven usmerjeni karakter«, 
ki se oblikuje na ozadju spreminjanja koncepta 
in izkustva doma, izkustva dela in izkustva mesta 
ter v kontekstu vzpona medijev. Razume ga kot 
karakterno strukturo, ki jo označuje bolj ali manj 
stabilna družbeno in historično pogojena organi-
zacija posameznikovega gona in zadovoljitev, ki so 
rezultat procesa socializacije.

Družbeni karakter definira kot »tisti del 'karakterja', 
ki je skupen velikemu delu družbenih skupin in ki je, 
kot pravi večina sodobnih družboslovcev, produkt 
izkustva teh skupin. Pojem družbenega karakterja 
nam omogoča govoriti o karakterju razredov, 
skupin, regij in nacij.«141 Riesmanovo delo je bilo v 
1950-ih morda tako popularno ravno zato, ker se je 
ujemalo z mitom brezrazrednosti in konformnosti, 
ki je bil prevladujoč v ameriški kulturi, pa tudi v 
angloameriški sociologiji tistega obdobja. Največja 
slabost Riesmanovega pojma, posebej v luči vzpona 
konstruktivizma, pa tudi če ga postavimo ob bok 
pojmu strukture občutenja, je predvsem njegov 
psihološki esencializem in determinizem ter 
implicirani konsenzualni model družbe, izhajajoč 

141	 Gl. Riesman. The Lonely Crowd, str. 4; Rainer Funk, 
»Erich Fromm's Concept of Social Character«, Social 
Thought & Research, 21/1–2 (1998)



Breda Luthar

88

iz predpostavke skupnega vrednostnega sistema, 
ki se artikulira recimo v nacionalnem karakterju 
ali generacijskem karakterju, brez upoštevanja 
razredne, spolne idr. lokacije ter razmerij moči, 
povezanih s temi lokacijami.

Frommov psihoanalitično-sociološki ali »freu-
do-marksistični« koncept družbenega karakterja,142 
razvit v okviru frankfurtske kritične teorije, po 
drugi strani temelji na odvisnosti karakterja od 
strukturnih lokacij, ki so na voljo v družbi, kjer 
»razlike v načinu proizvodnje in življenja različnih 
družb ali razredov razvijejo različne karakterne 
strukture, ki so tipične za specifično družbo«.143 Po-
jem družbenega karakterja se pri njem pojavi konec 
1930-ih let, sistematsko pa ga razloži v delu Escape 
from Freedom, ki je izšlo leta 1941.144 Zanimala ga je 
distinktivna karakterna struktura specifičnih druž-
benih skupin, predvsem karakter glede na različne 
razredne lokacije. Spraševal se je, kako družbeni 
položaj in historični kontekst vplivata na preusme-
ritev/sublimacijo temeljnih človeških gonov, torej, 
kako sta »baza« in »nadstavba« posredovani preko 
libidinalne strukture. Družbeni karakter interna-
lizira zunanje nujnosti in tako usmerja človeško 
energijo k zahtevam, ki jih postavlja ekonomski in 

142	  Gl. Funk, »Erich Fromm's Concept of Social Character«.
143	 Fromm, Die Determinierheit der psychischen Struktur durch 

die Gesellschaft, str. 222; Erich Fromm, Beg pred svobodo 
(Ljubljana: UMco, 2020).

144	 Erich Fromm, Escape from Freedom (New York: Farrar 
& Rinehart, 1941).



89

Generacija

družbeni sistem. Vključuje tako družbene strukture 
kot utelešeno subjektiviteto posameznika. Fromm 
opozarja na to, da družbe ne moremo razumeti le 
skozi analizo ekonomske, družbene in kulturne 
strukture, temveč moramo upoštevati tudi njeno 
libidinalno strukturo in način učinkovanja družbe-
noekonomske strukture na ideje in družbene ideale. 
Po njegovem splošni družbeni karakter ne obstaja, 
čeprav obstajajo difuzne skupne značilnosti karak-
terja, ki si ga deli celotna družba. Govorimo lahko 
torej o specifičnih strukturno usidranih podtipih, 
predvsem razrednih.145

Hans Gerth in Charles Mills sta podobno razvi-
la bolj strukturno senzibilen pomen družbenega 
karakterja, saj sta v sociološko imaginacijo angloa-
meriške mainstream sociologije ponovno uvedla 
marksistično perspektivo.146 Družbeni karakter je 
tu uporabljen za analizo učinkovanja naključne 
moči družbene strukture na človeško delovanje. 
Avtorja poskušata povezati individualno delova-
nje z zgodovinskimi fenomeni in odgovoriti na 
vprašanje, kako so različne institucije inkorporira-
ne v subjektiviteto posameznika preko družbenih 
vlog ter institucionalnih referenčnih okvirov in 
pričakovanj, kot so vrednote in norme. Mills se v 

145	 Thomas Meisenhelder, »From character to habitus in 
sociology«, The Social Science Journal, 43/1 (2006).

146	 Hans H. Gerth in Charles W. Mills, Character and Social 
Structure (London: Routledge, 1953/1970). Gl. tudi Sen-
nett, The Corrosion of Character.



Breda Luthar

90

svoji Sociološki imaginaciji sprašuje, kako da je toliko 
najbolj intimnih potez osebe ukrojenih po meri 
družbe ali celo družbeno vsajenih. Glede na to se je 
transformacije pojma družbenega karakterja lotil 
tako, da je za razliko od Riesmana utemeljeval svojo 
analizo v intersubjektivnih družbenih vlogah in 
simbolih, ne pa v subjektivnih gonih. Mehanizmi, 
ki so podlaga za individualno subjektivnost, so po 
Millsovem mnenju družbeni, ne biološki, družbeni 
karakter pa je družbenost, ki konstituira in naseljuje 
subjektiviteto.

2. Habitus in generacija kot mreža figuracij: Elias

Perspektiva družbenosti »karakterja« je bila v nas-
lednjih desetletjih najbolje artikulirana v vplivnem 
sociološkem konceptu habitusa, najprej pri Norbertu 
Eliasu in potem predvsem pri Bourdieuju.147 Mnogo 
preden je Bourdieu pojem habitusa populariziral 
v sociologiji, ga je Elias uporabljal v svojem delu O 
procesu civiliziranja (1929/2000) in kasneje v študiji 
o Nemcih The Germans. 148 Tako družbeni karakter 
kot habitus naslovita razmerje med družbo in indi-

147	 Gisele Sapiro, »Habitus: History of a Concept«, v: Inter-
national Encyclopedia of the Social & Behavioral Sciences, 
uredil James D. Wright (London: Elsevier, 2015).

148	 Norbert Elias, O procesu civiliziranja: sociogenetske in psi-
hogenetske raziskave (Ljubljana: Založba cf, 2000); Nor-
bert Elias, The Germans (Cambridge: Polity Press, 1996); 
Norbert Elias, Die Gesellschaft der Individuen (Frankfurt 
am Main: Suhrkamp, 1994/1991).



91

Generacija

viduumom, pri čemer se habitus znebi biološkega 
esencializma in zato konceptualno natančneje na-
govori vprašanje dualizma strukture in delovanja.149 
Predstavlja orodje za premostitev protislovja med 
pritiskom zunanjega objektivnega sveta in subjek-
tivnimi dispozicijami, ki uokvirjajo delovanje in 
interpretacije družbenih akterjev. Habitus tako bolje 
konceptualizira povezanost interpretativnih shem 
in delovanja oz. praks s strukturnim položajem po-
sameznika na različnih družbenih poljih. Elias je 
pojem habitusa uporabljal, da bi dosegel ravnotežje v 
sociološki obravnavi med kontinuiteto in družbeno 
spremembo in se s tem spopadel z esencializmom, 
ki je imanentno prisoten v pojmu »nacionalnega 
karakterja« ter implicira fiksnost in statičnost.

V delu O procesu civiliziranja se je Norbert Elias 
lotil vprašanja povezanosti »med individualnimi, 
psihološkimi strukturami – t. i. osebnostnimi struk-
turami – in figuracijami, ki jih množica posamezni-
kov skupno oblikuje v medsebojnih povezavah – 
torej družbenimi strukturami«.150 Tu habitus nasto-
pa kot nediskurzivni vidik kulture, ki vključuje ne-

149	 Tukaj naj le na kratko definiramo habitus kot percepcij-
sko matrico, ki je rezultat objektivnih pogojev eksistence 
in preteklih izkustev. Ta oblikujejo spomin, ki je uteleš-
en v posamezniku, pa vendar je habitus vedno umeščen 
v skupinski habitus. Habitus torej izvira iz življenjskih 
pogojev in se izraža v okusu in sistemu praks, torej v 
celotnem »stilu življenja«. Materialni pogoji eksisten-
ce so internalizirani in utelešeni v načinu govorjenja, 
okusu za opremo stanovanja, glasbo itd.

150	 Elias, O procesu civiliziranja, str. 10.



Breda Luthar

92

izgovorjene navade in vzorce vedenja ter stile in 
veščine telesnih tehnik. V delu Die Gesellschaft der 
Individuen je pojem habitusa uporabil za opis na-
čina, na katerega se posebna oblika »nadzorovanja 
vedenja« kristalizira v »karakter« ali v »psihološki 
individualni habitus«.151 V delu The Germans pa se 
je najbolj eksplicitno lotil generacijskega habitusa. 
Izhajajoč iz razrednih razmerij v Nemčiji je poskušal 
razumeti »nacionalni habitus«, vzpon nacizma in 
proces »deciviliziranja«. Vzpon nacizma je po nje-
govem mogoče pojasniti z dolgotrajnim izkustvom 
podrejenosti v bolj ali manj avtokratskih režimih, 
kjer so v okviru obstoječe hierarhične strukture, ki 
se je izražala tudi v strogo formaliziranih ritualih 
družbene distance, veljali jasni kodi dominacije in 
podrejanja.152 Usidranje avtokratske oblike vlada-
nja v habitusu ljudi nenehno ustvarja močno željo 
po družbeni strukturi, ki odgovarja tej osebnostni 
strukturi, tj. po stabilni hierarhiji nadrejenosti in 
podrejenosti. Po njegovem mnenju je mogoče vse 
radikalne družbene spremembe (vojne, revolucije, 
kontrarevolucije itd.) razumeti kot kanale, ki lahko 
skupaj z drugimi družbenimi procesi odpirajo oz. 
zožujejo priložnosti za različne skupine. Zaprtje 
kanalov priložnosti in smisla vzpodbudi opozicijo 
mladih, torej družbeni konflikt med generacija-
mi, ter lahko privede do generacijskega upora.153 

151	  Elias, Die Gesellschaft der Individuen.
152	  Elias, The Germans.
153	  Primer radikalnih odgovorov na »zaprtje kanalov pri-



93

Generacija

Skozi to perspektivo bi lahko interpretirali npr. 
generacijski upor po 1. svetovni vojni v Weimarski 
republiki, ki je pripeljal do »deciviliziranja«, delno 
pa tudi šestdeseta leta 20. stoletja in alternativna 
gibanja 1980-ih.

Elias namreč ugotavlja, da se usoda nacije skozi 
stoletja lahko sedimentira v habitusu njenih indivi-
dualnih članov, in sicer tako, da se habitus spremi-
nja, kot se spreminja izkušnja: »nacionalni habitus 
ni biološko fiksen in stalen, temveč je tesno povezan 
s specifičnim procesom formacije države, ki smo ji 
podvrženi«.154 Za nemški prostor sta bili historično 
značilni strukturna šibkost nemške države ter struk-
turna specifičnost nemškega oblikovanja države z 
veliko mero diskontinuitete in s prelomi ter s tem 
povezanimi civilizacijskimi procesi, ki so to for-
macijo omogočali. Poleg tega je igrala pomembno 
vlogo aristokracija ter njena samopercepcija kot 
civilnega in vojaškega stebra družbe, v odnosu do 
katerega so drugi razredi marginalni, podrejeni in 
manjvredni, nadalje prevzem aristokratskega voja-
škega modela s strani nemškega srednjega razreda 
ter geografski položaj germansko govorečih glede 

ložnosti in smisla« so npr. militaristične enote Freikorps 
med obema vojnama, ki so predhodnice nacističnih 
enot SA in SS in so tudi posledica »pozabljene« gene-
racije prve svetovne vojne, ali pa kasneje v 20. stoletju, 
recimo v 1970-ih, Bader Meinhof ali Rdeče brigade, ki 
so izšle iz kontrakulturnega upora in boja za državljan-
ske pravice, torej »generacije šestdesetih«.

154	  Elias, The Germans, str. 2.



Breda Luthar

94

na sosednje družbe. Posledično je to oblikovalo 
prevladujočo percepcijo države kot nekaj zunanjega 
ljudem, kot oblast, ki jo poosebljajo tisti na oblasti,155 
tako da je bila večina ljudi zaradi dolgega obdob-
ja bolj ali manj absolutističnega in avtokratskega 
režima usklajena z avtokratskim in hierarhičnim 
družbenim redom oz. prilagojena nanj. Ljudem 
s tako strukturo osebnosti je družbena formali-
zacija distinkcij med tistimi, katerih dolžnost je 
bilo ukazovati, in tistimi, katerih dolžnost je bilo 
ubogati, ponujala usmeritev v družbenih odnosih 
in oblikovala jasne meje glede odločanja vsakega 
posameznika ter omejevala področja, za katera so 
se počutili odgovorne.

Skratka, Elias razume habitus tudi kot drugo 
naravo ali utelešeno družbeno učenje. Pomemben 
del njegove figuracijske ali procesne sociologije156 
predstavljajo generacijska razmerja, pri čemer ge-
neracijo razume kot mrežo figuracij. Kljub temu 
torej, da je Elias tematiziral medgeneracijska raz-
merja v družbenih in političnih spremembah, pa je 
njegov vpliv v okviru sociologije generacij zanemar-
ljiv.157 Čeprav sta Elias in Mannheim tesno strokovno 

155	 Elias, The Germans, str. 69.
156	 Figuracijske študije poskušajo v dolgoročni historični 

perspektivi analizirati razmerje med močjo, vsakdanjimi 
praksami oz. vedenjem, emocijami in védenjem. Ta cilj 
implicira premoščanje mikro-makro delitve v družbenih 
vedah, kar je že samo po sebi še danes izjema.

157	 Gl. tudi John Connolly, »Generational Conflict and 
the Sociology of Generations: Mannheim and Elias 



95

Generacija

sodelovala, je univerzalna referenčna točka vsake 
tematizacije generacije postalo Mannheimovo delo 
oz. njegova referenčna razprava, Elias pa je na-
sprotno ostal v tej razpravi praktično popolnoma 
zanemarjen.

3. Habitus in generacija kot rezultat 
klasifikacijskih bojev: Bourdieu

Bourdieu je redko uporabljal koncept generacije 
tako, kot ga je v svojem klasičnem besedilu ope-
racionaliziral Mannheim in kot ga je razumela 
vrsta sociologov, ki se naslanjajo nanj, torej kot 
potencialni vir identitete in politične mobiliza-
cije. Ne glede na to je Bourdieujeva sociologija 
lahko dobro izhodišče za sociološki študij gene-
racij, če se izognemo tistim redkim odlomkom v 
njegovih delih, kjer eksplicitno uporablja pojem 
generacije, in se osredotočimo na njegov splošni 
pristop h genezi družbenega skupinjenja. Odgo-
vor na vprašanje, kako premostiti razkorak med 
biološkimi kohortami in družbenimi generacija-
mi, lahko najdemo ravno v Bourdieujevi analizi 
oblikovanja družbenih skupin nasploh in analizi 
simbolnih klasifikacijskih bojev, prek katerih se 
skupine, predvsem razred, oblikujejo. Po mnenju 
Semija Purhonena pomenijo Bourdieujeve ideje 
pomembno protiutež t. i. klasičnemu »generacio-

Reconsidered«, Theory, Culture & Society, 36/7–8 (2019), 
str. 154.



Breda Luthar

96

nalizmu«, kot je nastal na začetku 20. stoletja, ki ga 
še vedno najdemo v popularnem in akademskem 
diskurzu in ki razume celoten družbeni red skozi 
sheme družbe, temelječe na sosledju bioloških 
generacij.158 Njegovo razumevanje generacij to-
rej lahko iščemo na dveh njegovih raziskovalnih 
področjih, kjer se ukvarja s prakso klasificiranja: 
prvič, v delih, kjer obravnava oblikovanje skupin in 
klasifikacijske boje, predvsem prakse razrednega 
klasificiranja; ter drugič, v okviru analize specifič-
nih polj z njihovo specifično dinamiko razmerij 
moči in dokse, predvsem v analizi intelektualnega 
oz. akademskega polja ter polja kulturne proizvo-
dnje, znotraj katerih prihaja do simbolnih bojev 
med intelektualnimi ali umetniškimi »generaci-
jami« in do estetskih revolucij. V tem smislu je po 
njegovem družbena starost v nekem polju, npr. 
umetniškem, v glavnem neodvisna od biološke 
starosti,159 saj so »generacije«, ki so akterji estetske 
ali epistemološke inovacije, lahko tudi deset ali 
več let narazen.160 Generacijske delitve potekajo 
v skladu z logiko razmerij moči, ki so specifične 
za neko polje (umetniško nasploh, politično, aka-
demsko) in za razmerje polja do polja politike ali 
ekonomije, torej do polja moči.

158	 Semi Purhonen, »Generations on paper: Bourdieu 
and the critique of 'generationalism'«, Social Science 
Information, 55/1 (2016).

159	 Bourdieu, The Field of Cultural Production, str. 52.
160	 Bourdieu, The Field of Cultural Production.



97

Generacija

June Edmunds in Bryan Turner, dva izmed najbolj 
vplivnih sodobnih predstavnikov Bourdieujevsko 
utemeljene teorije generacij, zavračata konceptua-
lizacijo generacije kot starostne kohorte in namesto 
tega predlagata, da se osredotočimo na družbena 
razmerja, ki proizvedejo generacije kot družbene 
skupine.161 Združita torej izvirni »generacionali-
zem« in Bourdieujevo teorijo družbenega klasifici-
ranja ter utemeljujeta pojasnjevalno vlogo generacij 
v soočenju z drugimi družbenimi klasifikacijami, 
npr. razrednimi. Po Purhonenovem mnenju av-
torja podležeta isti zmoti kot t. i. generacionalisti – 
generacijo razumeta kot primarni pojasnjevalni 
faktor družbenih sprememb in precenjujeta po-
men generacije kot faktorja, ki strukturira družbo 
in lahko sama pojasnjuje historične procese.162 Po 
njegovem mnenju pozabljata na druge strukturira-
joče principe v družbi, obenem pa spregledata tudi 
dva časovna faktorja, učinek starosti in učinek časa 
(v našem primeru mladosti akterjev alternativne 
kulture ter strukture občutenja v času večvrstne 
krize pred razpadom države v 1980-ih letih). Ker 

161	 June Edmunds in Bryan S. Turner, Generations, Culture 
and Society (Maidenhead: Open University Press, 2002). 
Tudi Mannheim in sociologi, ki se nanj naslanjajo, sicer 
izhajajo iz stališča, da generacije nastanejo le v specifič-
nih historičnih okoliščinah in so torej bistveno več kot 
starostne kohorte. Gre za skupno formativno izkustvo 
v zgodnji odraslosti, ki jih ločuje od mlajših ali starejših 
skupin, toda poleg tega tudi za skupni habitus.

162	 Purhonen, »Generations on paper«, str. 104–105.



Breda Luthar

98

govorita izključno o intelektualcih, se po njegovem 
mnenju zaradi te sholastične zmote ne ukvarjata s 
ključnim vprašanjem – razmerjem med avantgardo 
(tj. generacijsko »elito«, ki zastopa generacijsko giba-
nje) in generacijo, ki stoji za to elito (tj. »množico«) 
in ki naj bi jo elita predstavljala, torej generacijsko 
kulturo nasploh.

Konflikt različnih (generacijskih) habitusov v 
okviru specifičnega polja (npr. umetniškega) je klju-
čen moment klasifikacijskih bojev in skupinjenja. 
Habitus je pojem, ki je epistemsko bolj temeljen kot 
generacija, saj pojasnjuje generacijske klasifikacijske 
boje. V okviru polja lahko obstaja soglasje habitusov 
preko rekrutacije in kooptacije novih s strani starih 
ter postopka konsekracije (npr. izvolitve v profe-
sure, v akademije, uvrstitve v razstave, ki nekoga 
definirajo kot mladi up, itd.), dokler ne pride do 
generacijske subverzije prevladujoče dokse.

Za Bourdieuja je habitus pojem, s katerim po-
imenuje internalizirane in relativno trajne dis-
pozicije, ki so podlaga percepciji in delovanju. Je 
kognitivni in ekspresivni mehanizem, ki generira 
delovanje znotraj družbenih polj glede na to, kako 
se posameznikove reprezentacije samega sebe in 
sveta ravnajo po njem.163 Habitus, tako Bourdieu, 
predstavlja socializirano subjektiviteto. Podobno 
meni Meisenhelder, in sicer, da je tako individu-

163	 Pierre Bourdieu in Loïc J. D. Wacquant, An Invitation to 
Reflexive Sociology (Chicago: University of Chicago Press, 
1992), str. 120–122.



99

Generacija

alen ali subjektiven ( je značaj) kot kolektiven ali 
intersubjektiven ( je družben), kar pomeni, da druž-
ba naseljuje posameznika, zato, da posameznik 
lahko živi v družbi.164 Za študij generacij je pojem 
pomemben, ker predstavlja konceptualno orodje 
za premoščanje protislovja med subjektivizmom 
in objektivizmom, strukturami in posameznikom, 
tako da reintegrira izkustva akterjev v družbeno 
realnost, kjer je celoten pomen delovanja vpet v 
sistem hierarhičnih in strukturiranih razmerij, v 
okviru katerih se odvija. Habitus je torej vrsta su-
bjektivnih, vendar ne individualnih, kognitivnih in 
afektivnih shem, ki omogočajo biografske variacije 
v okviru strukturne podobnosti posameznikovega 
položaja. Je specifičnost skupin in ljudi, ki so jim 
skupne razredne, generacijske in druge lokacije ter 
interesi in boji, ki izhajajo iz teh lokacij.

Koncept habitusa pri Bourdieuju tako konstituira 
enega ključnih pojmov njegove sociološke teorije, 
ki utemeljuje njegovo razumevanje delovanja in 
percepcije sveta165 ter je središčni koncept njegove 
analize razrednih odnosov in razrednega okusa, ki 
strukturira družbeni prostor. Zgledujoč se po Maussu 
(»tehnike telesa«) in Merleau-Pontyju, Bourdieu 
namreč posebej poudarja, da se habitus manifestira 
v specifičnih telesnih dispozicijah in praksah ter 
da razume telo kot osrednje mesto pojma. To 

164	 Meisenhelder, »From character to habitus in sociology«, 
str. 63.

165	 Gl. Sapiro, »Habitus: History of a Concept«, str. 486.



Breda Luthar

100

pomeni, da se značilnosti npr. generacije v glavnem 
manifestirajo na korporalni (utelešeni) ravni, in 
ne na diskurzivni: zadevajo koncept telesnosti, 
npr. deformalizacije seksualnosti, specifične 
tehnologije sebstva, praks samouprizarjanja – torej 
performativne vidike sebstva, intimno izkustvo 
telesa in javno prezentacijo telesa, ki vključuje 
obleko kot umeščeno telesno prakso, itd. To ne 
pomeni, da te utelešene dispozicije odražajo interne 
gone ali esencialistične značilnosti, temveč je 
habitus bolj neke vrste percepcijsko-kognitivna 
mreža, ki uokvirja telesne prakse.

Habitus, ki prebiva v posamezniku, zato da po-
sameznik lahko prebiva v družbi, se tako ne znebi 
le bioloških potez nekaterih zgodnejših koncepcij 
družbenega karakterja ali psihološkega esencializ-
ma, temveč tudi opozarja na to, da so subjektivne 
strukture zavesti družbene in obenem uteleše-
ne. Tudi zato je pojem pomemben korak naprej 
od pojma družbenega karakterja – ukvarja se z 
mediacijo med družbo in individuumom ter pri 
tem zavrne psihološki in biološki esencializem in 
predpostavke o skupnem etničnem nacionalnem 
karakterju na podlagi skupne kulture in skupnega 
sistema vrednot. Ta radikalna sociologizacija kolek-
tivne subjektivitete predpostavlja internalizirano 
strukturo, habitus. Ne gre za osebnostne poteze, 
temveč za vrsto naučenih in historično nastalih 
shem percepcije, razumevanja in delovanja. Bour-
dieu meni, da ni nikakršnega osebnega bistva, ki bi 



101

Generacija

razložilo človeško subjektiviteto, in ideja habitusa 
kot internalizirane reprezentacije zunanjih druž-
benih razmerij in struktur predstavlja realistično 
razumevanje človeške subjektivitete.

Ker izhaja iz stališča, da delovanje nikoli ne 
more biti reducirano na posameznika, habitus kot 
nabor splošnih dispozicij omogoča individualno 
delovanje tako, da usmerja misli, percepcije in 
delovanja, ne da bi jih določal. Analitična moč 
koncepta je ravno v tem decentriranem pogledu 
na subjektiviteto ter v ponujenem sociološkem 
odgovoru na problem dualizma med strukturo in 
delovanjem ter med družbo in posameznikom. 
Ali kot pravi Lemert: Bourdieujev habitus poskuša 
upoštevati to, kar formula subjekt-objekt izključuje: 
ne v celoti razložljivo in ne čisto zavestno ničelno 
točko, kjer strukture izhajajo iz človeka in hkrati 
vanj vstopajo.166 Struktura, iz katere habitus izhaja, 
tako preko habitusa usmerja prakse. Habitus 
je regularen, vendar kot poudarja Bourdieu, ne 
regulativen, je strukturiran, toda ne determinirajoč/
določujoč.167 Bourdieu želi povedati, da tu ne gre za 

166	 Charles C. Lemert, Sociology After the Crisis (Boulder: 
Westview, 1995), str. 154. Lemert je sicer tudi kritičen 
do pojma, saj ima po njegovem omejene zmožnosti 
pojasnjevanja strukturnih sprememb. Za več o tem 
gl. Steven Loyal in Stephen Quiley, »State Formation, 
Habitus, and National Character: Elias, Bourdieu, Po-
lanyi, and Gellner and the Case of Asylum Seekers in 
Ireland«, Historical Social Research, 45/1 (2020).

167	 Lemert, Sociology After the Crisis, str. 142.



Breda Luthar

102

mehanski determinističen odnos med habitusom in 
praksami, temveč za ustvarjanje omejitev. Prakse, ki 
izhajajo iz habitusa in odzivi habitusa, so vedno tudi 
presoje ljudi o njihovih objektivnih možnostih.168 
Paul Willis v svojem klasičnem delu kulturnih študij 
govori o tem, kako se otroke srednjega razreda 
sistematično vzpodbuja h kultiviranju aspiracij in 
ambicij, medtem ko se fante delavskega razreda 
»uči delati«. Ti fantje se kot prek neke oblike 
nerealiziranega razrednega upora in ob presoji 
svojih objektivnih možnosti zatekajo v svojo lastno 
antišolsko kontrakulturo, s čimer so obsojeni na 
akademski neuspeh ter posledično na fizično delo 
in podrejen položaj v kapitalistični družbi.169

Na tej osnovi bi lahko dejali, da »medgeneracij-
ski konflikt« ne predstavlja konflikta generacijskih 
skupin, ki bi jih ločevale neke izhodiščne razlike. 
Vendar pa prek življenjskih okoliščin, ki se razlikuje-
jo glede opredelitve nemožnega in možnega, pride 
do tega, da ena skupina izkusi specifične prakse ali 

168	 Paul Willis v svoji klasični in kultni knjigi kulturnih 
študij govori o tem, kako se otroke srednjega razre-
da sistematično vzpodbuja h kultiviranju aspiracij in 
ambicij, medtem ko se fante delavskega razreda »uči 
delati«. Ti fantje se kot prek neke oblike nerealiziranega 
razrednega upora in ob presoji svojih objektivnih mož-
nosti zatekajo v svojo lastno antišolsko kontrakulturo, s 
čimer so obsojeni na akademski neuspeh in posledično 
fizično delo ter podrejen položaj v kapitalistični družbi. 
Paul Willis, Learning to Labour. How Working-Class Kids 
Get Working-Class Jobs (Farnham: Ashgate, 1977).

169	 Willis, Learning to Labour.



103

Generacija

aspiracije kot nekaj naravnega ali razumnega, med-
tem ko jih druga skupina vidi kot nepredstavljive ali 
škandalozne.170 Tako preteklost živi v predvidevanju 
prihodnosti (kot rezultat habitusa).171 Preteklost, 
ki »živi v prihodnosti«, je mogoče najbolj jasno 
videti, kadar pride do t. i. neprilagojenega habitu-
sa, ker je pričakovana prihodnost, ki jo prinesejo 
družbene spremembe, postavljena na laž. Velike 
družbenoekonomske spremembe lahko proizve-
dejo »neprilagojeni habitus«, ki ustvari občutek živ-
ljenja v drugem času (fr. contretemps). Najpogosteje 
do tega pride takrat, ko so človekove dispozicije 
zaradi spremenjenih »pravil igre« slabo prilagoje-
ne objektivnim možnostim in ko so te dispozicije 
celo sankcionirane, saj se okolje preveč razlikuje 
od okolja, v katerem so se oblikovale v preteklosti. 
Bourdieu posebej opozarja na t. i. »histerezo« ali 
»spodletelost« habitusa, ki je posledica takih spre-
memb.172 Primer take spodletelosti ali histereze so 
npr. novopečeni diplomanti, ki ne dobijo pričako-
vanih služb in priložnosti, ki jih je nekdaj prinašala 

170	 Pierre Bourdieu, Praktični čut (Ljubljana: Studia Huma-
nitatis, 2002), str. 106.

171	 »Vsak napredek glede razumevanju nujnosti pomeni 
napredek glede možne osvoboditve«; Pierre Bourdieu 
in Roger Chartier, The Sociologist and the Historian (Cam-
bridge: Polity Press, 2015), str. 19. Slovenski prevod v 
Pierre Bourdieu, Roger Chartier in Carlo Ginzburg, 
Sociologija, zgodovina, književnost (Ljubljana: Studia Hu-
manitatis, 2011).

172	 Bourdieu, Praktični čut, str. 102.



Breda Luthar

104

univerzitetna izobrazba, njihova pričakovanja pa 
so prilagojena času pred inflacijo univerzitetnih 
diplom. Drug primer je lahko »socialistični člo-
vek«, ki računa na varnost in družbeno solidarnost, 
kar je v razkoraku z normalizacijo tekmovalnosti, 
zanašanjem nase in fetišizacijo »podjetnosti« v ne-
oliberalnem kapitalizmu, skratka njegov habitus je 
v nasprotju s t. i. »podjetniško subjektiviteto«. To je 
neke vrste učinek Don Kihot, kjer Sančo Pansa ali v 
slovenskem kontekstu hlapec Jernej še vedno naiv-
no pričakuje fevdalni paternalizem, torej varnost 
in skrb kot povračilo za zvestobo v času, ko taka 
družbena pogodba ne velja več.

4. Generacijski habitus v krizi: simbolna revolucija  
in družbena

Za Bourdieuja je »generacijski boj« posebej pomem-
ben v ključnih premikih v okusih in kulturnih pra-
ksah,173 torej v simbolnih revolucijah znotraj specifič-
nih polj (kulturnega, političnega, znanstvenega itd.). V 
svojem delu se torej v veliki meri ukvarja s teorijo kriz 
in simbolnih revolucij, včasih v okviru enega samega 
polja (npr. umetnosti ali izobraževanja), drugič s kri-
zami, ki so harmonizirane ali sinhronizirane preko 
več polj (kar je gotovo značilno za 1980-a leta). Pri tem 
nam koncept habitusa lahko pomaga razmišljati tudi 
o historičnih spremembah, in ne le o kontinuiteti in 

173	 Gl. npr. Edmunds in Turner, Generations, Culture and 
Society, str. 13.



105

Generacija

reprodukciji, kar Bourdieuju pogosto očitajo.174 Tisti 
torej, ki lamentirajo o odsotnosti možnosti transfor-
macije v Bourdieujevem delu, pogosto zapostavljajo 
njegovo obravnavo simbolnih revolucij v umetnosti in 
znanosti, ki so lahko ključne za družbene spremembe. 
Simbolne revolucije namreč lahko zasekajo skozi 
mitologijo, ki je osrednjega pomena za ohranjanje 
moči: simbolna revolucija lahko spreobrne kognitivne 
strukture ter potencialno – in včasih posledično – 
tudi družbene strukture.175 

Ključno vprašanje je torej, v kakšnih situacijah 
pride do krize in kaj lahko pripelje do uspešne 
simbolne ali družbene revolucije. Bourdieu se pri 
obravnavi razmerja med simbolno in politično 
revolucijo naslanja na Marxov uvod v »Osemnajsti 
brumaire Ludvika Bonaparteja« (1852), kjer ta govori 
o novem jeziku, ki ga potrebuje vsaka revolucija. 
Vsaka simbolna revolucija predpostavlja politično 

174	 David Schwartz obžaluje, da Bourdieuju ni uspelo ob-
likovati splošne teorije družbenih sprememb ter da 
dinamiko družbenega življenja razume bolj kot vpra-
šanje strukturnih permutacij kot pa strukturnih trans-
formacij, bolj reprodukcije kot revolucije. Gl. David 
L. Schwartz, Symbolic Power, Politics and Intellectuals 
(Chicago: University of Chicago Press, 2013).

175	 Pierre Bourdieu, Classification Struggles (Cambridge: 
Polity Press, 2016). Gl. tudi Marijan Dović, »Bourdieu-
jeva radikalna vizija umetnostnega in literarnega polja«, 
Sodobnost, 67/10 (2003), ter Bourdieujeva zbrana preda-
vanja: Bourdieu, Classification Struggles; Bourdieu, The 
Field of Cultural Production; Pierre Bourdieu, The Rules of 
Art: Genesis and Structure of the Literary Field (Redwood 
City: Stanford University Press, 1996).



Breda Luthar

106

revolucijo, toda politična revolucija sama po sebi ni 
zadosti, da bi proizvedla tudi simbolno revolucijo, 
torej spremembo dokse ali popularnega vedenja. 
Ta sprememba je nujno potrebna, da bi politična 
transformacija dobila ustrezen jezik, ki je pogoj za 
njeno polno uresničitev.176 Kot ugotavlja Bourdieu, 
v stanju stabilnosti nove generacije v nekem polju 
(npr. umetniškem ali akademskem) vedno vstopajo v 
cikel enostavne, regulirane reprodukcije – kjer mladi 
preko čaščenja, poklanjanja pripoznavajo stare in 
stari pripoznavajo mlade (tako da jih kooptirajo, 
jim npr. pišejo priporočila in uvodnike v njihova 
dela itd.).177 Kadar pa so dispozicije novih generacij/
prišlekov v neskladju s prevladujočimi normami/
dokso v polju, tako da njihova kooptacija ni verjetna, 
ti prišleki v takih primerih ne morejo uspeti brez 
zunanjih sprememb. To so lahko politični prelomi 
ali pa globoke spremembe npr. pri občinstvu, 
ki spremenijo razmerja moči znotraj polja in jim 
pomagajo pri uveljavitvi zunaj ortodoksnega 
»jezika« ter problematiziranju neproblematičnega 
ter pripomorejo k uveljavitvi njihove obskurne 
distinktivnosti, ki mora biti pripoznana. To pripelje 
do premestitve v celotni strukturi polja.

Dober primer obravnave transformacije v polju 
kulture je Bourdieujeva natančna in genialna študija 
simbolne revolucije v slikarstvu sredi 19. stoletja. 

176	 Karl Marx in Friedrich Engels, Izbrana dela, III. zvezek 
(Ljubljana: Cankarjeva založba, 1977).

177	 Bourdieu, The Field of Cultural Production, str. 57–58.



107

Generacija

Tu Bourdieu analizira Manetovo revolucionarno 
subverzijo dokse v slikarstvu kot sestavni del revolucije 
v likovnem polju konec 19. stoletja. Manetova slika 
»Zajtrk na travi« iz leta 1863 je bila razstavljena v t. 
i. »Salonu zavrnjenih«, potem ko je bila izločena iz 
uradnega salona. Salon, ta uradna slikarska razstava, 
ki je pomenila ritual posvetitve slikarja – tistega, 
katerega delo je bilo vključeno v uradni salon, je ta 
postopek opredelil kot umetnika. Slika simbolizira 
Manetovo revolucijo v slikarstvu, ki se kaže v njegovi 
zavrnitvi slikarskih konvencij, in sicer tako na 
področju predmeta slikanja kot tudi na področju 
metode ali konvencionalnih načinov reprezentacije. 
S tem zaznamuje začetek impresionizma in moderne 
umetnosti nasploh, torej t. i. simbolno revolucijo. 
Analizo te revolucije Bourdieu izpelje preko analize 
strukture akademskega slikarstva kot državne 
umetnosti ter institucionaliziranega akademskega 
sistema in distribucije časti – kar vse uokvirja 
ortodoksen način izobraževanja, razstavljanja 
umetnosti in tudi sistem naročil.178 Ta simbolni 
prevrat pripiše množičnemu vstopanju novih 
akterjev v polje umetnosti.

Bourdieu posebej v empiričnem delu uporab-
lja svoje temeljne koncepte tako, da odpre analizo 
za specifično historično epistemologijo, ki pred-
postavlja tudi možnost radikalne diskontinuitete, 

178	 Gl. Bourdieu, The Field of Cultural Production; Pierre 
Bourdieu, Manet: A Symbolic Revolution (Cambridge: 
Polity Press, 2017).



Breda Luthar

108

konjunkture in slučajnosti, ne le deterministične 
reprodukcije. S pomočjo tega konceptualnega okvi-
ra lahko Bourdieu poveže svojo teorijo simbolnih 
revolucij z materialistično analizo družbenih pred-
pogojev teh revolucij in kriz ter tako oblikuje teorijo 
družbenih transformacij – najboljši primer tega 
je njegova analiza simbolne revolucije v slikarstvu 
19. stoletja. V resnici je pri Bourdieuju ukvarjanje s 
historičnimi spremembami rdeča nit, ki je enkrat 
močnejša, drugič šibkejša in se vleče skozi njegovo 
celotno delo, kjer je skozi perspektivo boja med 
doksami v posameznem polju teorija konceptualno 
odprta za elemente sprememb.179

Kaj nam to pove o transformaciji v 1980-ih le-
tih in generacijskih klasifikacijskih bojih? Kriza 
je tista, ki pripelje do kulturnih revolucij, te kul-
turne revolucije pa lahko sprožijo širše družbene 
spremembe in spremenijo razmerja med profe-
ti, elitami in množicami.180 V vsakem polju, tudi 
znanstvenem, političnem, umetniškem itd., lahko 
vedno identificiramo relativno etablirane akterje, 

179	 Za več o tem gl. George Steinmetz, »Bourdieu, His-
toricity, and Historical Sociology«, Cultural Sociology, 
5/1 (2011); Bridget Fowler, »Pierre Bourdieu on social 
transformation, with particular reference to political 
and symbolic revolutions«, Theory and Society, 49 (2020).

180	 Že Weber je identificiral tretjo skupino »akterjev 
simbolnih revolucij« – ob svečeniku in profetu še 
»prekarizirano« ali »proletarizirano« inteligenco. 
Kadarkoli poteka boj okoli simbolnega, je sekularna 
inteligenca ključna za proizvodnjo distinktivnega 
simbolnega orožja.



109

Generacija

katerih interes je ohranjanje uveljavljenega reda 

ali le njegova modifikacija v okviru, ki omogoča 

krepitev njihove dominacije. Obenem pa prišle-

ki uporabljajo strategije, katerih cilj je subverzija 

obstoječega simbolnega reda. Verjetnost, da bodo 

uveljavljeni akterji uspeli ohraniti obstoječi red in 

tudi legitimnost tega reda, je običajno mnogo večja 

kot verjetnost, da bo prišlo do njegove subverzije s 

strani novih akterjev. 

Naslanjajoč se na njegov konceptualni aparat, 

bi lahko rekli, da postanejo v 1980-ih letih kriza in 

konflikti v Jugoslaviji učinkovito »sinhronizirani« 

čez več različnih družbenih polj (izobraževalno, 

ekonomsko, politično, umetniško itd.), tako da pride 

do njihove resonance v širšem polju moči, posebej 

zaradi »neprilagojenega habitusa« oz. t. i. histe-

reze. Kriza v 1980-ih v več družbenih poljih, tudi 

političnem in ekonomskem, je ustvarila pogoje za 

simbolno revolucijo na področju kulturnega polja – 

za alternativno kulturo, ki je proizvedla nov jezik, 

ki je omogočil (neuspelo) politično revolucijo. Če 

torej drži Bourdieujev model, ki ga je razvil skozi 

analizo simbolne revolucije preko subverzije dokse 

v slikarstvu 19. stoletja, so spremembe na področju 

izobraževanja ter velika količina prišlekov v polje 

umetnosti, v akademsko polje, v politično polje itd. 

pomembne okoliščine za simbolno revolucijo. Ali 

kot pravi Bourdieu, transformacija šolskega sistema 

(npr. tudi inflacija diplom) vpliva na polje kulturne 



Breda Luthar

110

produkcije, ker spremeni način tekmovanja, kar 
lahko vzpodbudi inovacije v kulturni produkciji.181

5. Generacije kot prakse klasificiranja

Premik analitičnega fokusa s koncepta generacij kot 
družbenih entitet na generacije kot rezultate klasi-
fikacijskih bojev pomeni, da generacij ne moremo 
razumeti kot naivnih naravnih objektov, temveč 
bi se raziskovalni pogled moral pomakniti na raz-
lične nivoje diskurzivne konstrukcije ter na stalne 
klasifikacijske boje glede atributov in pomenov teh 
generacij. Generacije torej niso realne skupine, del 
naturalizirane zgodovine ali narava sama, temveč 
so vedno produkt kompleksnega historičnega dela 
konstrukcije. So torej tudi zamišljene skupine. Ge-
neracijo moramo razumeti kot prakso klasificiranja, 
ne v celoti naravno entiteto, posebej kadar govori-
mo o generacijah znotraj nekega specifičnega polja 
(umetniškega, akademskega, novinarskega itd.). 
Bourdieu poudarja pomen danega polja (npr. v na-
šem primeru kulturnega, pa tudi izobraževalnega in 
znanstvenega polja v 1980-ih) in njegove strukture.

Hierarhija vsakokratnega polja (vključno z rekru-
tacijo, dokso polja, distribucijo simbolnih časti, 
načinom reprodukcije itd.) je v praksi res pravilo-
ma povezana z generacijskimi razlikami in bojem 
okoli interpretacije praks in reprezentacij v tem 
specifičnem polju, vendar pa ima značilnost te in-

181	 Pierre Bourdieu, Manet: a Symbolic Revolution, str. 145.



111

Generacija

stitucionalizirane strukture bistveno večji pomen 
za generacijska razmerja in morebitno generacijsko 
revolucionarno subverzijo kot pa biološka starost. 
Tako bi analiza generacij morala kombinirati dva 
pomena generacije: prvič, pomen generacije glede 
na dano polje in strukturo moči v tem polju, kjer 
ima struktura polja večji pomen kot biološka sta-
rost – npr. generacije v okviru polja arhitekture, 
literarnega polja, polja politike ali polja družbenih 
ved v izobraževanju/raziskovanju. Drugi pomen 
generacije pa zadeva pomen izobraževalnega sis-
tema v oblikovanju generacij: »Enostavno želim 
poudariti, da mladost in starost nista samoumevna 
očitna podatka, temveč družbeno konstruirana skozi 
boj med mladimi in starimi.«182

V kontekstu razprave o konceptu generacije to 
pomeni premik od perspektive o generacijskem kon-
fliktu (kjer so generacije nevprašljive, izgotovljene 
naravne skupine) k perspektivi, ki je občutljiva za 
boje okoli definicij in klasifikacij ljudi glede na gene-
racije. To je sicer Bourdieujev splošni pristop k naravi 
in genezi družbenih skupin, ki je primeren tudi za 
konceptualizacijo generacije: generacija ni »naravna« 
skupina, temveč imajo za njen obstoj, tako kot tudi za 
obstoj vseh drugih skupin (nacije, razreda itd.), ključno 
vlogo klasifikacijski boji in reprezentacije.183 Te boje 

182	 Pierre Bourdieu, »'Youth' is just a word«, v: Sociology in 
Question, uredil Pierre Bourdieu  (Thousand Oaks: Sage, 
1993) 95.

183	  Pierre Bourdieu, »What Makes a Social Class? On The 



Breda Luthar

112

uokvirjajo pravila polja ter specifični simbolni pogoji 
in konflikti, ki se odvijajo v specifičnih poljih. Ime-
novanje nekaj ali nekoga »generacija osemdesetih«, 
»baby boomerji«, »digitalna generacija« ali »generacija 
Z« pomeni esencializiranje koncepta, iskanje izvora 
v naravi ter poudarjanje in legitimiranje določenih 
vidikov stratifikacijskih bojev pred drugimi. Skratka, 
generacije so tudi produkti diskurzivne konstrukcije 
in klasifikacijskega pogajanja glede atributov in po-
menov teh generacij. Lahko bi torej rekli, da družbe-
ne generacije proizvajajo same sebe in druge preko 
diskurza o teh generacijah.

Če se naslanjamo na Bourdieujevo teorijo obli-
kovanja skupin, se analitični fokus neizogibno pre-
makne z esencialističnega razumevanja generacij kot 
demografskih in družbenih skupin na analizo praks – 
praks klasificiranja in uprizarjanja kot realnega vira 
generacijskih kategorij. Politika družbenih generacij 
torej vedno vključuje boje glede pomenov generacij. 
Analiza poimenovanja, nominiranja, klasificiranja – 
skozi analizo manifestov, biografij, nalepk in poime-
novanj, spominov, intervjujev itd. – je zato ključni del 
pojma generacije v izogib esencializmu v razumeva-
nju generacij. To implicira, da bi morale diskurzivne 
in praktične dimenzije družbenih generacij postati 
ključni predmet raziskovanja »sociologije generacij«. 
Obenem bi moral biti predmet analize tudi odnos 
med elitami generacije, kakorkoli jih opredelimo v 

Theoretical and Practical Existence Of Groups«, Berkeley 
Journal of Sociology, 32 (1987).



113

Generacija

vsakokratni analizi, ter ostalimi deli iste kohorte. Ta 
pristop predlaga tudi Purhonen, ki izhaja iz Bourdi-
eujeve teorije razredne klasifikacije in klasifikacijskih 
bojev nasploh ter ključno vlogo pripisuje reprezen-
tacijam in klasificiranju ter klasifikacijskim bojem.184

Premik od razumevanja generacij kot neproble-
matičnih skupinskih entitet k razumevanju generacij 
tudi kot rezultata praks klasificiranja, poimenovanja, 
tematiziranja, uprizarjanja in samotematiziranja, pa 
tudi drugih nediskurzivnih performativnih praks, 
moramo razumeti v kontekstu njegove epistemo-
loške zavezanosti »teoriji prakse«. Tako imenovani 
»praktični obrat« v družbenih vedah je nalepka, ki 
jo Theodore Schatzki uporablja za poimenovanje 
premika v več disciplinah v okviru družbenih ved v 
zadnjih dvajsetih letih.185 Pojem »teorija prakse« tako 
pomeni nabor med seboj sicer različnih družbenih 
teorij, ki pa jim je skupno to, da so vzorci praks (od 
telesnih do mentalnih praks ali praks, povezanih z 

184	 Purhonen, »Generations on paper«.
185	 Theodore R. Schatzki, Social Practices (New York: Cam-

bridge University Press, 1996); Theodore R. Schatzki, 
»Introduction: Practice Theory«, v: The Practice Turn in 
Contemporary Theory, uredili Theodore R. Schatzki, Karin 
Knorr Cetina in Eike von Savigny (London: Routledge, 
2001). Anthony Giddens meni, da teorija prakse kot epis-
temološko stališče lahko preseže dualizem strukture in 
delovanja oz. determinizma in voluntarizma v družbenih 
vedah ter razloži procese sprememb brez vnaprejšnjega 
predpostavljanja, da je vir vseh sprememb intencionalno 
človekovo delovanje. Anthony Giddens, The Constitution 
of Society (Cambridge: Polity Press, 1984).



Breda Luthar

114

materialnimi artefakti ali tehnologijo) osrednjega po-
mena za razumevanje družbenih fenomenov. Skozi 
teorijo prakse je ljudi bolje razumeti kot nosilce praks, 
ne pa kot mentalne ali demografske entitete. Tudi 
družbene spremembe so v tej luči povezane s spre-
membo dinamike praks, ki konstituirajo družbeno.186

O generaciji je torej bolj kot o demografski ali 
simbolni entiteti treba razmišljati kot o praksi, katere 
ključni del je tudi praksa klasificiranja. Če je to naše 
izhodišče, osnovna enota analize niso posamezniki, 
temveč režim praks, kamor štejejo tudi diskurzivne 
prakse. Koncept generacije izhaja iz klasifikacijskih 
praks in je posledično vedno povezan s kulturnimi 
in političnimi boji, saj so generacijske interpretacije 
redko nezainteresirane in pogosto normativne in 
motivirane. Interpretacije nekega družbenega gibanja 
kot generacijskega gibanja so lahko bodisi strategija 
zmanjšanja pomena tega gibanja ter izničenja 
njegove politične agende in njegovega družbenega 
pomena nasploh ali pa nasprotno, promocija pomena 
določenega gibanja. Vendar to ne pomeni, da so 
generacije kaj manj »realne« kot faktor strukturiranja 
družbe. Toda vsak koncept generacije je vedno tudi 

186	 Bourdieu ni razvil konsistentne teorije prakse, vendar 
je v njegovem delu praksa razumljena kot teoretska 
predpostavka, npr. v konceptualizaciji razrednih raz-
lik kot klasifikacijskih praks ter predvsem v konceptu 
habitusa, ki uteleša »praktično zavest« ter norme in 
pravila vedenja. Habitus in prakse so torej v rekurziv-
nem razmerju – razredni, generacijski itd. habitus je 
konstituiran skozi prakse.



115

Generacija

politični koncept. Tako kot generacije niso le naravne 
demografske entitete, jih tudi ni mogoče reducirati le 
na simbolni ali diskurzivni nivo, saj imajo demografijo 
in materialno eksistenco, ki izhaja iz družbenih 
pogojev in njihove lokacije. Generacionalizem, 
ki povzdigne status generacij na mitični nivo, ne 
upošteva procesa simbolne konstrukcije generacij 
in problema, povezanega z vprašanji reprezentacije, 
kjer je predpogoj vsake generacije, da jo nekdo 
reprezentira, govori v njenem imenu in artikulira 
generacijsko izkustvo. Generacije so torej vedno 
ustvarjene in so zato generacije tudi »na papirju«.187

187	  Purhonen, »Generations on paper«, str. 103.





117

V

Diskurz razlike: konstruktivistična 
predelava generacijskega koncepta

1. Generacija kot historično proizvedena 
diskurzivna formacija

Eno najbolj relevantnih redefinicij družbene ge-
neracije skozi proces simbolne konstrukcije gene-
racij in skozi prakse klasificiranja lahko v okviru 
konstruktivistične paradigme najdemo npr. pri 
Sofii Aboim in Pedru Vasconcelosu.188 Njun cilj je 
razširiti pojem generacijskega habitusa ter tako po-
nuditi teorijo oblikovanja (generacijske) kulturne 
subjektivitete kot multidimenzionalnega procesa. 
Generacija je tako v njunem delu konceptualizirana 
kot diskurzivna formacija v Foucaultovem smislu – 
različne generacije torej lahko razumemo kot dis-
kurze, s katerimi so posamezniki povezani, da obli-
kujejo samoidentifikacijo. Kot smo povedali zgoraj, 

188	 Sofia Aboim in Pedro Vasconcelos, »From political to 
social generations: A critical reappraisal of Mannheim's 
classical approach«, European Journal of Social Theory, 
17/2 (2014). Za ostale konstruktivistične poglede gl. 
npr. tudi Michael Corsten, »The Time of Generations«, 
Time & Society, 8/29 (1999); ter Björn Bohnenkamp, 
Doing Generation. Zur Inszenierung von generationeller 
Gemeinschaft in deutschsprachigen Schriftmedien (Biele-
feld: Transcript Verlag, 2011); v kontekstu socialne in 
kulturne zgodovine pa Jureit in Wildt, Generationen.



Breda Luthar

118

Mannheim generacijo razume kot kulturni konstrukt, 
ki predpostavlja historično participacijo na podlagi 
samozavedanja posameznikov o »svoji generaciji«.189 
V tem klasičnem konceptu generacije in konceptua-
lizacijah, ki se nanj naslanjajo, je po njunem mnenju 
prevelik poudarek na političnem in intelektualnem 
samozavedanju kot predpogoju za generacijsko for-
macijo (oz. kot bi rekel Mannheim, predpogoju za 
generacijo kot aktualnost).

Za Mannheima je družbena generacija aktualnost 
ki jo konstituira med seboj povezana kombinacija 
historičnih odgovorov na njeno družbeno umešče-
nost (nem. Generationszusammenhang). Ta lokacija po 
njegovem predstavlja le strukturo možnosti, ki so 
lahko prevedene v aktualnost, ki ji je skupen mentalni 
red, skupna kultura ali pogled na svet. Mannheimov 
poudarek na samozavedanju kot viru družbenega 
obstoja generacije gotovo izhaja iz njegovega razu-
mevanja vloge intelektualcev v družbi kot ključnega 
akterja družbenih sprememb.190 Diskurzivna/kon-
struktivistična reinterpretacija družbene generacije 
pa omogoča analizo difuznih kulturnih podobnosti 
med biološkimi generacijami/kohortami v procesu 

189	  Morda je najboljša ilustracija tega samozavedanja raz-
like med generacijo »uslužbencev« in kontrakulturno 
generacijo 1960-ih let album skupine WHO z naslovom 
My generation (»Moja generacija«) in njihov glasbeni 
komad z istim naslovom.

190	  Gl. Karl Mannheim, Ideology and Utopia. An Introduction 
to the Sociology of Knowledge (New York: Harcourt, Brace 
and Company, 1936).



119

Generacija

proizvodnje generacijskih poimenovanj in etiketiranj 
kot del bojev za poimenovanje v simbolnem polju. V 
tem smislu generacija torej ne zadeva samo specifič-
nega habitusa ali strukture občutenja, ki izhajajo iz 
povezanosti med materialno utemeljenostjo gene-
racije, torej njeno strukturno umeščenostjo (gene-
racijska lokacija), in individualnim delovanjem. Kot 
del koncepta opredeli tudi kulturno konstruirane 
etikete oz. oznake in javne narative, ki identificirajo 
dano generacijo in ji ponujajo identifikacijo ter so del 
simbolnih bojev za moč ali za vidnost. Ti narativi in 
oznake ter poimenovanja so diskurzivno mobilizirani 
vedno na račun drugih poimenovanj in uokvirjanj. 
Generacija ima torej materialni obstoj (oblikujejo jo 
specifične družbene in ekonomske okoliščine, pove-
zane z njenim položajem), toda hkrati je diskurzivna 
formacija kot rezultat javne narativizacije, etiketiranja 
in zgodovinjenja. Kulturna subjektiviteta generacije 
je rezultat te dvojne določenosti.

V okviru konstruktivistične paradigme je lahko 
skupna historična situacija/lokacija potencialno vedno 
prevedena v neko obliko skupne subjektivnosti in 
delovanja, toda generacije so bolj kot na podlagi his-
torične umestitve proizvedene preko diskurza razlike. 
Portret generacije se pogosto oblikuje post festum na 
podlagi spomina manjšine. Ali kot pravita Aboim in 
Vasconcelos, generacija je v prvi vrsti proizvod diskur-
zov razlike, ki na različne načine mobilizirajo posame-
znike.191 Morda je to še najbolj očitno v idealiziranih 

191	  Aboim in Vasconcelos, »From political to social generations«.



Breda Luthar

120

narativih generacije 1960-ih, v alternativni sociali-
stični generaciji 1980-ih in v komercialnih diskurzih 
o sodobnih potrošniško/tehnoloških generacijah (X, 
Y, Z itd.). Če verjamemo v to dvojno določenost, po-
tem so te generacije tako rezultat historične lokacije 
(torej specifičnih družbenih okoliščin zgodovinske 
konjunkture, vključno s tehnološkimi) kot vedno 
tudi diskurzivna kategorija, konstituirana na podlagi 
družbene razlike in konflikta.

Ta paradigma opozarja, da generacije in njenega 
delovanja (angl. agency) ne smemo deterministično 
reducirati na zunanje objektivirane strukture, 
temveč moramo v njeno konceptualizacijo vključiti 
tudi posredovano pomensko strukturo.192 Le preko 
diskurzivne perspektive razumevanja generacije 
se lahko izognemo t. i. sholastični pasti – torej 
pripisovanju osrednje vloge intencionalnemu 
samozavedanju v pojasnjevanju družbenih 
sprememb. V tem smislu se po mnenju Abois in 
Vasconcelos Mannheim ujame v to zmoto oz. 
v past intelektualno-centrične prevare.193 Joss 
Hands pojasnjevanje historičnih sprememb skozi 

192	 Tudi pri objektivnih okoliščinah (zgodovini), ki seveda 
oblikujejo habitus/strukture občutenja kot subjektivno 
strukturo, obstaja relativna avtonomija simbolnega 
polja, v okviru katerega tematiziramo generacije. Ta 
relativna avtonomija je npr. za umetnost značilna vse 
od industrijske revolucije in romantične reakcije nanjo. 
Več o avtonomiji umetniškega polja gl. Bourdieu, The 
Field of Cultural Production.

193	 Aboim in Vasconcelos, »From political to social gener-
ations«.



121

Generacija

predpostavko o ključni vlogi zavestnih namer 
posameznikov imenuje »zmota logocentričnega 
humanizma«.194 V kontekstu zgodovinjenja zadnjega 
desetletja socialistične Jugoslavije in Slovenije je 
zmota »logocentričnega humanizma« ter spontanega 
nereflektiranega metodološkega individualizma še 
najbolj očitna pri interpretaciji etnonacionalističnega 
projekta »osamosvojitve«, kjer je za večino javnih 
interpretacij značilno pripisovanje ključne vloge 
pri nastanku nove države in propadu socializma 
disidentskim intelektualcem (t. i. »razumnikom« 
oz. samopoimenovanim »pomladnikom«). Vir vseh 
historičnih transformacij naj bi bila v mentalistični 
maniri jasna in vnaprej artikulirana namera, 
izhajajoča iz vrednot in prepričanja posameznikov.

Na kratko, posameznikov torej ne oblikuje iz-
ključno njihova historična lokacija, ki preko utele-
sitve proizvaja generacijski habitus,195 temveč tudi 
interpelacija. Nagovorjeni so preko označevanja, eti-

194	 Hands, »From Cultural to New Materialism and Back«, 
str. 137. Vloge namere v pojasnjevanju družbenih spre-
memb seveda ne moremo izbrisati iz pojasnjevanja pre-
teklosti. Ko Williams pojasnjuje svojo teoretsko pozicijo 
(kulturni materializem), pa tudi v konkretnih analizah, 
ko analizira vlogo intence v tehnoloških spremembah in 
njihovih komercialnih realizacijah, poudarja, da mora-
mo pri analizi historičnih sprememb vedno upoštevati 
tudi pomen intence (ali bolje strategije, utemeljene na 
interesih).

195	 Gl. npr. Ron Eyerman in Bryan S. Turner, »Outline 
of a theory of generations«, European Journal of Social 
Theory, 1/1 (1998).



Breda Luthar

122

ketiranja, ki opisuje njihovo generacijsko identiteto. 
Ti narativi podeljujejo ljudem njihovo kolektivno 
kulturno subjektiviteto. Njihovo subjektiviteto ali 
strukturo občutenja torej definira dominantni kul-
turni narativ, ki je proizveden v časovno in prostor-
sko specifični lokaciji. To pomeni, da so generacijske 
razlike sicer gotovo rezultat lokacije, delovanja in 
utelesitve, toda hkrati tudi spomina in diskurza. 
Ravno za 1980-a leta je relevantno vprašanje, kako 
kulturni narativi oblikujejo pogoje predstavljivosti 
in dovoljujejo samoidentifikacijo z diskurzi o for-
mativnih letih. Ob nedvomnem pomenu struk-
turne lokacije bi torej lahko rekli, da generacija 
obstaja le, če so mobilizirani diskurzi o »našem 
času« in če so ti na razpolago za samoidentifikacijo. 
Zaradi te konstitutivne vloge diskurzivne realnosti 
je generacija torej vedno družbena realnost, toda 
tudi kulturni konstrukt. Sam Mannheimov koncept 
aktualnosti bi torej morali dopolniti z vprašanjem 
kulturne konstrukcije razlik in podobnosti, ki so 
pogosto konstruirane a posteriori.196

196	  Za analizo take naknadne interpretacije pri doživl-
janju socializma gl. Maruša Pušnik, Breda Luthar in 
Dejan Jontes, »Spominski narativi in bitke za oprede-
litev socializma: jugoslovanska osemdeseta«, Teorija in 
praksa, 61/2 (2024). Avtorji ugotavljajo, kako se oblikuje 
napetost med zasebnimi spomini respondentov, za 
katere je značilna nostalgija po »dobrem življenju« v 
jugoslovanskem socializmu, ter na drugi strani javnim 
revizionističnim diskurzom, ki za nazaj mobilizira 
»antikomunizem« v osebnih spominih pri različnih 
generacijah, s čimer ustvarja napetost in protislovje 



123

Generacija

2.	Generacionalizacija

Razglašanje novih čisto posebnih generacij v ko-
mercialnem diskurzu, žurnalizmu popularni kul-
turi ali psevdosociologiji na manj kot vsakih deset 
let – generacij z novimi stališči, vrednotami, pra-
ksami, pogledom na svet – oblikuje popularno 
percepcijo generacijskih razlik in dojemanje gene-
racij. To pripisovanje čisto specifične koherentne 
brezrazredne subjektivitete vsaki novi starostni 
kohorti, je, povedano z Mannheimovi besedami, v 
protislovju z razumevanjem generacijske lokacije 
kot potencialnosti. A. Siibak, N. Vittadini in G. Ni-
mrod ta proces imenujejo »generacionalizacija« ali 
pač proces generacijskega dela, ki šele pripelje do 
generacijskega oblikovanja.197 Po njihovem mnenju 
je ta proces rezultat interakcije med fiksnimi in 
kontekstualnimi okoliščinami – historičnim do-
gajanjem in izkustvom slednjega ter kulturnim 
procesom identitetne formacije skozi čas – vključno 
z narativizacijo, performansom in rituali.198 Gene-
racijskega »mi« torej ne oblikujeta nujno historični 
kontekst in skupno izkustvo, ki se lahko artikulira 

v interpretaciji socializma, kjer javni hegemonični, 
prevladujoče revizionistični diskurz za nazaj oblikuje 
interpretacijo o lastnem izkustvu socializma.

197	 Andra Siibak, Nicoletta Vittadini in Galit Nimrod, 
»Generations as media audiences: An Introduction«, 
Participations, 11/2 (2014).

198	 Andra Siibak in Nicoletta Vittadini, »Editorial: Intro-
ducing four empirical examples of the »generationing« 
process«, Cyberpsychology, 6/2 (2012), str. 3.



Breda Luthar

124

v generaciji kot aktualnosti, temveč zgodovinjenje 
in drugi simbolni resursi, npr. mediji: niso bili vsi 
v generaciji 1960-ih let hipiji in protestniki, niti vsi 
iz 1980-ih alternativci, vendar narativizacija tega 
časa določi tudi njihovo generacijsko identiteto. 
Ti simbolni resursi proizvajajo in utrjujejo gene-
racijsko identiteto in oblikujejo kolektivni spomin 
družbenih generacij.

Generacionalizacija torej ni utemeljena le na hi-
storičnih dogodkih in družbenem, tehnološkem in 
kulturnem miljeju, temveč izhaja iz narativizacije ko-
lektivnega spominjanja in interpretacijskih okvirov 
»časov«, iz ritualov, ki se razvijejo, ter iz diferenciacije 
od drugih skupin. Generacionaliziranje torej vklju-
čuje proces samodefiniranja skupine, ki ga lahko po-
imenujemo individuacija, torej definiranje skupnih 
potez skupine in diferenciacije od drugih generacij, 
kar vključuje samodefiniranje lastne skupine kot 
drugačne, pri čemer je konstitutivni del identitete 
tudi zahteva, da te drugi gledajo na čisto določen 
način. Čeprav si torej ne delijo istega izkustva, te 
ljudi druži poznavanje določenih interpretativnih 
in formativnih principov, ki zadevajo njihov bio-
grafski in historični horizont.199 Morda torej ne gre 
za domnevno skupno izkustvo generacije, temveč 
za različna izkustva, ki so interpretirana skozi iste 
zgodbe in podobe medijske kulture.

Postopek »generacionalizacije« praviloma vklju-
čuje tudi simbolni konflikt glede zahteve, da te drugi 

199	 Corsten, »The Time of Generations«, str. 259.



125

Generacija

gledajo na čisto določen način. To pomeni, da so 
generacije družbeno konstruirane okoli konflikta 
glede materialnih in simbolnih resursov, ki so na 
voljo. To najbolje pokaže pogled na npr. slovensko 
»generacijo osemdesetih« – glej navedek iz Disen-
za iz leta 2022 in poslanice Zasuka iz leta 2024 v 
opombi št. 4 na prvih straneh. Generacionalizacija 
torej implicira »strateški dostop do kolektivnih re-
sursov 'izključevanja drugih generacijskih kohort 
pri dostopu do kulturnega kapitala in materialnih 
resursov'«.200 Implicira neke vrste reinvencijo pre-
teklosti, podobno kot Hobsbawm govori o rein-
venciji tradicije. Preteklost je orodje za oblikovanje 
oz. simbolizacijo pripadnosti skupini, kar vključuje 
reprezentacijo dogodkov in družbeno biografskih 
izkustev v narativih, ritualih in performansu. Ta 
proces vključuje tudi konsolidacijo generacijskega 
lepila: generacijske semantike, generacijskega »mi« 
občutka, habitusa kot nabora praks, preko katerih se 
manifestira generacijsko izkustvo, ter nabora izbir, ki 
so na voljo generaciji in manj odvisne od npr. razreda 
in torej vzpostavljajo distinkcije med generacijami. 
V primeru semantike gre za teme, interpretativne 
modele, principe vrednotenja, lingvistična sredstva, 
preko katerih je skupno izkustvo preoblikovano v 
generacijskih diskurz. Generacije nimajo le nekaj 
skupnega, temveč tudi skupni občutek, da imajo 
nekaj skupnega.

200	Eyerman in Turner, »Outline of a theory of genera-
tions«, str. 93.



Breda Luthar

126

3. Komodifikacija generacijskega 
kategoriziranja

Dejali smo, da so generacije tudi produkti diskur-
zivne konstrukcije in klasifikacijskega pogajanja 
glede atributov in pomenov teh generacij. Eden od 
jezikov, ki pomembno prispevajo k identificiranju 
in samoidentificiranju generacije, je komercialno 
kategoriziranje/etiketiranje oz. komercialna proi-
zvodnja razlike v trženju, popularni kulturi, novi-
narstvu. To so danes ključne diskurzivne prakse, ki 
»proizvajajo« generacijo kot zamišljeno skupnost. 
Zaradi komodifikacije kulturne produkcije v kul-
turnih industrijah prihaja namreč do intenzivne 
proizvodnje fikcijskih družbenih entitet/občinstva 
za produkte te komercialne kulture. Te diskurzivne 
kategorije, ki se vežejo na kohortne starostne skupi-
ne in deterministično predpostavljajo, da starostne 
razlike implicirajo kulturne razlike med temi ko-
hortami, proizvajajo potrošniške življenjskostilne 
skupine. Klišejska poimenovanja teh »globalnih 
generacij« so del postopka komodifikacije staro-
stnih skupin in kreiranja tržnih niš za generacijsko 
specifično komercialno kulturno produkcijo. Ti na-
rativi in zamišljene kategorije (kot generacije X, Z, 
alfa in podobno) namreč pogosto v komercialnem 
diskurzu, in danes tudi kot del popularno-kultur-
ne in tehnološke »hype mašine«, podeljujejo npr. 
mladim kolektivno kulturno subjektiviteto, kjer se 
s kategoriziranjem, poimenovanjem, etiketiranjem 
oblikujeta zamišljena generacijska identiteta in 



127

Generacija

potrošniška subjektiviteta ter kažeta svet kot ge-
neracijsko ostro razslojeno brezrazredno entiteto. 
To so v celoti zamišljene skupine, kjer je na primer 
vprašanje razrednih razlik potlačeno, vir kulturnih 
razlik med temi skupinami pa se poenostavljeno 
vsaj implicitno umešča v njihovo biološko naravo 
(mladost in njeno moralno avtoriteto). Takole pravi 
vabilo na enega izmed nastopov na marketinškem 
festivalu: »Za boljšo povezavo z generacijo Alfa pris-
luhnite generaciji Z; spoznajte Jaya Richardsa, vizi-
onarskega podjetnika, govorca in izvršnega direk-
torja podjetja Imagen Insights. Njegovo poslanstvo 
je povezovanje blagovnih znamk in generacije Z s 
surovimi mnenji te izjemno odkrite generacije […]. 
Pridružite se nam in prisluhnite, kako pomembno 
je, da tržniki prisluhnejo generaciji Z ter ta spoz-
nanja izkoristijo za angažiranje generacije Alfa.«201

Čeprav je npr. pojem Generacije X krožil v po-
pularnem jeziku že prej in je od 1950-ih let naprej 
označeval domnevno »izgubljeno« generacijo vsa-
kokratnega časa, je v sodobno popularno kulturo 
dokončno vstopil ter se populariziral in utrdil z ro-
manom kanadskega pisatelja in umetnika Douglasa 
Couplanda Generation X (»Generacija X«).202 Ta t. i. 

201	 Gre za napoved Slovenske oglaševalske zbornice za 
marketinški festival Zlati boben (SOZ, prejeto 27. 6. 
2024); https://goldendrum.com/speakers/jay-richards 
(zadnji dostop 21. 9. 2024).

202	 Gl. Douglas Coupland, Generation X: Tales for an Acceler-
ated Culture (New York: St. Martin's Press, 1991). Kritiki 
so bili zadržani do literarnih odlik romana, priznavali 

https://goldendrum.com/speakers/jay-richards


Breda Luthar

128

epizodični roman predstavlja »strukturo občutenja« 
in neke vrste diagnostiko časa skozi obravnavo scene 
treh mladih protagonistov aktualne »izgubljene 
generacije« v drugi polovici svojih dvajsetih letih. 
Na začetku 1990-ih so ti soočeni s trajno ekonomsko 
krizo, vsi preveč kvalificirani za McSlužbe, ki jih 
opravljajo, in brez upanja, da bi kadar koli dosegli 
življenjski standard svojih staršev. Roman je sicer 
poln tudi drugih neologizmov s »scene«, ki so bodisi 
izumljeni ali le ponovno odkriti (poleg McJobs še 
underdogging, bambification, boomer envy, brasilifica-
tion, Dorian Graying, native aping, QFM-quelle fashion 
mistake, Mid-Twenties Breakdown itd.). V svoji prvi 
izdaji je imel ob strani tudi leksikalne opombe, ki 
so pojasnjevale pomen neologizmov.203 To druž-
beno/generacijsko tipiziranje lahko daje napačen 
vtis, da z izumljanjem jezika tudi odkrivamo ali 
definiramo nove družbene fenomene. Morda so 
ravno zato to generacijsko tipizacijo kot neke vrste 
simulacijo družbene analize z veliko žlico zagra-
bili marketinški jezik in popularni žurnalizem ter 
psevdosociologija s poimenovanjem vseh sledečih, 

pa so mu inteligentno opazovanje in diagnostiko vsak- 
dana in scene mladih ter jezikovno vešče etiketiranje 
fenomenov.

203	 Po mnenju nemškega Spiegla knjiga brez tega slovarja 
ne bi postala kultna, neštetokrat citirana uspešnica. Gl. 
»Fast food in der Wüste«, Spiegel, 34 (1992); https://www.
spiegel.de/kultur/fast-food-in-der-wueste-a-f150b5
7e-0002-0001-0000-000009283895 (zadnji dostop 
4. 6. 2024).

https://www.spiegel.de/kultur/fast-food-in-der-wueste-a-f150b57e-0002-0001-0000-000009283895
https://www.spiegel.de/kultur/fast-food-in-der-wueste-a-f150b57e-0002-0001-0000-000009283895
https://www.spiegel.de/kultur/fast-food-in-der-wueste-a-f150b57e-0002-0001-0000-000009283895


129

Generacija

domnevno drugačnih generacij od predhodnih, od 
Z do A, ki so sledile generaciji X ter naj bi poosebljale 
aktualni duh časa.

Pri Couplandu generacijsko tipiziranje igra 
vlogo družbenega tipiziranja, vendar kot parodija 
družbene analize, marketinški diskurz pa te vrste 
simulacijo družbene diagnostike skozi generacijsko 
kategoriziranje jemlje brez ironije in čisto zares. 
Tu se na družbene spremembe gleda kot na zapo-
redje zaokroženih in uniformnih »duhov časa«, ki 
se kaže v ciklični menjavi arhetipskih generacij, ki 
jih lahko identificiramo skozi zgodovino (kot npr. 
v poimenovanjih tiha generacija, baby boomerji, 
generacija X, milenijci itd.). Ideja globalnih gene-
racij, ki naj bi se samodejno oblikovale iz bioloških 
v kulturne skupine na podlagi deterministične po-
vezanosti s specifičnimi družbenimi okoliščinami 
in praksami (od novih tehnologij do »fleksibilnosti« 
na trgu dela ali permisivne vzgoje) in ki jih izraža-
jo komercialna poimenovanja kohort, so pravilo-
ma najslabši primer komercialnega asociološkega 
»generacionalizma«, kjer so hitro menjujoče se 
generacijske skupine zgolj opisni konstrukti, in ne 
analitične kategorije. Vprašanja reprezentativnosti 
generacij, kompleksnosti oblikovanja generacij ter 
njihove homogenosti oz. strukturiranosti pa so 
v celoti zamolčana. Martin Schroeder meni, da 
vsako periodično razglaševanje novih generacij, ki 
se razlikujejo od prejšnjih generacij po vrednotah, 
praksah, okusih, stališčih itd., predstavlja bolj kon-



Breda Luthar

130

strukcijo družbenih mitov kot pa analizo dejanskih 
generacijskih razlik, ter da tako v resnici ponuja 
rešitve za problem, ki ga je samo ustvarilo.204

Kot meni Simon Frith, so generacijske zamišljene 
skupine, kot so »generacija šestdesetih«, »punk ge-
neracija«, »milenijci«, »generacija alfa« itd., pojmi, 
ki označujejo družbeno spremembo.205 V okviru 
komercialnega »diskurza razlike« je ta sprememba 
pogosto kratkoročna sprememba mikrogeneracij, 
relevantna za ustvarjanje zamišljenega potrošnika. 
Ta naj bi se torej deterministično in ne glede na dru-
ge vire razlik (npr. razredne) kazal v diferenciranih 
kulturnih praksah teh generacij/kohort. Danes je 
to komercialno zamišljanje bioloških generacij kot 
družbenih generacij najpogosteje povezano s teh-
nološko determinističnim pogledom na družbene 
spremembe. Tu predstavlja razmerje s fetišizira-
no tehnologijo, s katero so pripadniki generacije 
najtesneje povezani, vključno s habitualizirani-
mi praksami upravljanja s tehnološkimi artefakti, 
ključni kriterij proizvodnje generacijske razlike. Kot 
pravi Jodi Dean, je postal kapitalizem preko novih 
komunikacijskih tehnologij sprejemljiv, imun na 
kritike, vznemirljiv in kul.206 Estetska ekonomija 

204	 Martin Schröder, »Der Generationenmythos«, Kölner 
Zeitschrift für Soziologie, 70 (2018).

205	 Gl. Simon Frith, »Generation«, v: New Keywords: A Re-
vised Vocabulary of Culture and Society, uredili Tony Ben-
nett, Lawrence Grossberg in Meaghan Morris (Oxford: 
Blackwell Publishing, 2005), str. 145.

206	 Jodi Dean, »Neofeudalisierung: Die innere Logike des 



131

Generacija

temelji na stalni inovaciji onstran tehnološke – 
v estetski novosti – v proizvodnji novih znakov, 
čutnih impresij in afektov, npr. v novih artefaktih in 
praksah. Ta inovacija, posebej v okviru marketinga 
novosti in proizvodnje »hypes«, pa tudi v okviru  
t. i. kreativnih ekonomij, je danes konstitutivna za 
reprodukcijo kapitalizma. 

Univerzalni »režim novosti« v tej estetski eko-
nomiji ne predstavlja izziva njegovi hegemoniji, 
temveč ravno nasprotno – podeljuje mu legiti-
mnost in zmožnost stalne reprodukcije. S pomočjo 
poimenovanja, zamišljanja in nagovarjanja potroš-
no-tehnoloških generacij kot občinstva te kulture in 
estetske ekonomije pride do generacijskega samo-
razumevanja. Kot pravita Joseph Heath in Andrew 
Potter, je postal »cool« kot oblika distinkcije glavna 
ideologija potrošnega kapitalizma, toda v razredni 
strukturi družbe se je zelo malo spremenilo. Preko 
uporabe kontrakulturne simbolike in nagovora 
skozi potrošnjo je celo nezadovoljstvo kooptirano 
v podporo statusa quo. Estetska in ideološka kvazi 
subverzivnost stvari in kulturnih praks si skupaj z 
generacijsko mistifikacijo prilasti kritiko in prispeva 
k legitimiranju kapitalizma.207

kommunikativen Kapitalismus«, v: Theorien digitalen 
Kapitalismus, uredili Tanja Carstensen, Simon Schaupp 
in Sebastian Sevignani (Frankfurt: Suhrkamp, 2023).

207	 Gl. npr. Luc Boltanski in Eve Chiapello, The New Spirit 
of Capitalism (London: Verso, 2007); Peter Klepec, Dobič-
konosne strasti. Kapitalizem in perverzija (Ljubljana: Ana-
lecta, 2008); Joseph Heath in Andrew Potter, The Rebel 



Breda Luthar

132

4. Sklep: generacija kot družbena entiteta in kot 
diskurzivna formacija

Tako kot vsako drugo skupinsko kategorijo (spol, 
razred, etničnost, seksualnost …) moramo tudi 
generacijo razumeti v njeni dvojnosti – kot 
konkretno zgodovinsko generacijo, ki je glede na 
specifično družbeno lokacijo legitimno predmet 
sociološke analize. Zgodovinske konjunkturne 
značilnosti torej vzpodbujajo oblikovanje zanjo 
značilne subjektne kulture. Ne gre za analizo men-
talne notranjosti ali osebnostnih potez teh subjek-
tov, temveč za preiskovanje tekstov in praks, ki 
vzpostavljajo in legitimirajo ta subjekt, ali tekstov 
in praks, ki jih subjekt proizvaja.208 Hkrati je po-

Sell. How the Counterculture Became Consumer Culture 
(Mankato: Capstone, 2005); McGuigan, Cool Capitalism; 
McGuigan, Neoliberalna kultura. Akane Kanai in Rosalind 
Gill, »Woke? Affect, neoliberalism, marginalised identi-
ties and consumer culture«, New Formations, 102 (2021).

208	 Boltanski in Chiapello, na primer, analizirata sociološko 
strukturo novega kapitalizma skozi analizo menedžer-
skih besedil, ki oblikujejo predstave zaposlovalcev in 
zaposlenih ter ključno prispevajo k formiranju t. i. 
podjetniškega subjekta; Boltanski in Chiapello, The 
New Spirit of Capitalism. Podobno Bröckling v razpravi 
o podjetniškem subjektu govori o današnji vsepov-
sodnosti imperativa delovati in misliti kot podjetnik. 
Ne analizira tipičnih osebnostnih potez podjetniškega 
sebstva, kot bi storila ekonomska psihologija, temveč 
temu sebstvu sledi skozi tekste in prakse, ki vzpostavl-
jajo in legitimirajo ta subjekt (od ekonomskih teorij do 
navodil in praks, kot je npr. praksa projektnega dela, 
praks t. i. evalvacije in samoevalvacije v institucijah 



133

Generacija

membno, da tu ne gre le za vprašanje prevladujo-
čih, temveč tudi antihegemoničnih generacijskih 
subjektnih kultur v neki historični situaciji, torej ne 
le za vprašanje dominantne generacijske kulture, 
temveč, kot bi dejal Williams, tudi za vprašanje 
rezidualne in nastajajoče kulture ter kulturnih 
bojev glede oblikovanja in delegitimiranja (ge-
neracijskih) subjektnih kultur.209 Najbolj tipičen 
primer raziskovanja, ki predpostavlja neposredno 
zvezo med lokacijo generacije in kolektivnimi 
značilnostmi te generacije, so npr. številne analize 
mladine, njenih materialnih in drugih življenjskih 
pogojev ali standardiziranih življenjskih potekov 
ter posledično vrednot, predstav, stališč, ambicij, 
strahov, praks itd.210

ali v razširjenem dispozitivu kreativnosti); gl. Ulrich 
Bröckling, The Entrepreneurial Self. Fabricating a New 
Type of Subject (London: Sage, 2016).

209	Williams, Marxism and Literature, str. 12ff.
210	 Gl. npr. naslednje raziskave mladine v Sloveniji: Mirjana 

Ule in Franc Smrke, Mladina in ideologija (Ljubljana: 
Delavska enotnost, 1988); Mirjana Ule in Vlado Mihel-
jak, Prihodnost mladine (Ljubljana: DZS, 1995); Suzana 
Geržina in Mirjana Ule, Mladina v devetdesetih. Analiza 
stanja v Sloveniji (Ljubljana: Urad Republike Slovenije za 
mladino, 1996); Milan Lavrič in Tomaž Deželan, Mladina 
2020. Položaj mladih v Sloveniji (Maribor: Univerza v Ma-
riboru, 2021); Sergej Flere, Rudi Klanjšek, Miran Lavrič, 
Andrej Kirbiš, Marina Tavčar Krajnc, Marko Divjak, Tjaša 
Boroja, Barbara Zagorc in Andrej Naterer, Slovenian youth 
2013: living in times of disillusionment, risk and precarity 
(Zagreb: Friedrich-Ebert-Stiftung; Maribor: Center za 
raziskovanje postsocialističnih družb – CePSS, 2014).



Breda Luthar

134

Pa vendar generacije niso le zgodovinske skupi-
ne, temveč hkrati tudi diskurzivne formacije. To 
na kratko pomeni, da se vzpostavljajo in ohranjajo 
pri življenju tudi kot diskurzivni fenomeni pre-
ko načina selektivnega poimenovanja historičnih 
dogodkov, historičnega časa in skupin ter preko 
samodefiniranja. Generacija je torej tudi mreža eti-
ketiranja in ideja, izhajajoča iz kristalizacije številnih 
institucionalnih in neinstitucionalnih diskurzov, ki 
se proizvajajo skozi artikulacijo vedenje/moč in se 
utrdijo kot relativno koherentni korpus pomenov, 
ki takoj prikliče določen nabor pomenov. Etiketira-
nje hkrati implicira generacionalistični pogled na 
družbene spremembe, saj selektivno etiketiranje 
vedno homogenizira določeno starostno skupino 
in zabriše druge oblike diferenciacije.

Konstruktivizem v razumevanje generacije ter 
tudi interpretacije v okviru širšega okvira teorije 
prakse (kot je npr. tudi Bourdieujev poziv k razu-
mevanju oblikovanja skupin kot klasifikacijskega 
dela ali prakse) ter kulturnosociološka umestitev 
generacijskega subjekta v historično specifične re-
žime subjektivacije predstavljajo pomemben ko-
rektiv esencializmu v kulturnozgodovinski analizi. 
Esencialistično sociološko razumevanje generacije 
namreč molčeče predpostavlja determinirajoče 
učinkovanje družbenega na kulturno polje. Hkrati 
pa je analiza režimov subjektivacije korektiv inten-
cionalnosti, ki je vgrajena v Mannheimovo pojmo-
vanje generacij. Z drugimi besedami, je alternativa 



135

Generacija

voluntarizmu in metodološkemu individualizmu v 
pojasnjevanju družbenih sprememb in prelomov.

Z vključitvijo generacijske semantike v koncep-
tualizacijo generacije postane označevanje, torej 
diskurzivno oblikovanje generacije, sestavni del 
koncepta generacije, nujno vključeno v analizo 
konkretnih generacij kot »nosilcev specifične su-
bjektne oblike«.211 Še več, ta specifična subjektna 
oblika se na ozadju ekonomskih in družbenih oko-
liščin oblikuje skozi diskurzivne in nediskurzivne 
prakse ter artefaktne, tudi tehnološke konstelacije. 
Generacij torej ne moremo razumeti le kot realnost 
brez diskurzivnega obstoja – poimenovanja, etike-
tiranja, diskurza razlike – in prav tako ne brez su-
bjektivnosti (vprašanje praks, izkustva in interpre-
tacije tega izkustva). Ali kot pravi Andreas Reckwitz, 
vse družbene diskurzivne in nediskurzivne prakse 
(od dela do potrošnje, vožnje, igranja video igric, 
habitualiziranih praks, povezanih z družabnimi 
mediji, branja, seksualnih praks, diskurza o vzgoji, 
ljubezni ali ekonomiji, popularne kulture, gospo-
dinjenja, vsakdanjih komunikativnih konvencij …) 
moramo opazovati v luči vprašanja, kakšen su-
bjekt se oblikuje skoznje.212 Generacijski subjekt 
kot kulturna tipizacija je torej rutinski rezultat su-
bjektivacije skozi naturalizirane historično speci-

211	 Gl. Andreas Reckwitz, Das hybride Subjekt. Eine Theorie des 
Subjektkulturen von der bürgerlichen Moderne zum Postmoderne 
(Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2008), str. 42.

212	  Reckwitz, Subjekt, str. 135.



Breda Luthar

136

fične prakse – ki vključujejo tako diskurzivne kot 
nediskurzivne prakse – kot tudi skozi konstelacijo 
materialnih artefaktov (npr. tehnoloških). Križno v 
ta generacijski subjekt vedno vstopa razrednost (pa 
tudi spol in etničnost), ki je prav tako konstitutivna 
za subjektivacijo in razredno ali miljejsko specifične 
subjektne kulture.

Še bolj natančno bi rekli, da je generacija kot kon-
cept vsaj trodelna: prvič, ima svojo sociologijo, ki iz-
haja iz specifične historične konjunkture, v kateri se 
je znašla, torej družbenih in ekonomskih okoliščin 
in napetosti. Drugič, ima diskurzivno eksistenco, ki 
zadeva javni diskurz, narativizacijo in etiketiranje 
generacij v okviru zgodovinjenja nasploh. Pogled, 
skozi katerega posamezniki interpretirajo svoje 
izkustvo, je torej odvisen tudi od etiketiranja in 
kategorizacij, ki mobilizirajo določen pogled na 
svoje lastno izkustvo. Tretjič, generacija se oblikuje 
kot izkustvo s specifično moralno ekonomijo, skozi 
katero interpretira to izkustvo, ki je tako historično 
kot diskurzivno in je ključen vidik občutenja in kon-
cepta generacije – ima torej svojo subjektivnost. Vsi 
trije pogledi (historični, diskurzivni in izkustveni) 
so pomembni tako za teoretsko konceptualizacijo 
kot za analizo konkretne empirične generacije in 
»njenega časa« ter družbenih transformacij in sim-
bolnih revolucij, katerih akter je ta generacija, ter 
spomina generacije na »svoj čas«.

Empirična obravnava oblikovanja generacije kot 
diskurzivne skupnosti je najbolj značilna za analize 



137

Generacija

preoblikovanja kulturnega oz. umetnostnega polja 
in za obravnavo simbolnega boja za moč v tem polju. 
Generacijskih etiket nikoli ne moremo ločiti od 
družbene dinamike simbolnega boja za moč v polju. 
Vsaka klasifikacija in vsako etiketiranje sta seveda del 
boja za moč, vidnost in dokso. Naj spomnimo, da 
se zgodovinsko ena prvih in najpogostejših uporab 
pojma »generacija« nanaša ravno na generacijske 
izmenjave v polju umetnosti.213 Patrick Baert in 
Marcus Morgan v svojem članku o performativnem 
okviru za študij intelektualcev214 omenjata različna 
dramaturška orodja, s katerimi se akterji v umetnosti 
ali akademiji sami pozicionirajo ali jih pozicionirajo 
kot pripadnike specifične generacije – od formalne 
konformnosti do drugih dramaturških orodij. To 
je redko le individualno početje, in akterji nikoli 
nimajo v celoti v rokah nadzora nad pomenom. 
Pogosto se organizirajo v skupine, saj je kolektivno 
delo posebej učinkovito za dosego različnih ciljev, ki 
jih pozicioniranje želi doseči, ali pa jih post festum 
organizirajo drugi (npr. die Brücke, Frankfurtska 
šola, NSK, slovenska psihoanalitična šola, nova 

213 	 Gl. Dilthey, »Über das Studium der Geschichte der 
Wissenschaften vom Mensch, der Gesellschaft und dem 
Staat (1875)« ter Wilhelm Pinder, Das Problem der Gene-
ration in der Kunstgeschichte Europas (Berlin: Frankfurter 
Verlags-Anstalt, 1926), ki se ukvarjata z umetniškimi ali 
intelektualnimi generacijami, predvsem v 18. stoletju.

214	 Patrick Baert in Marcus Morgan, »A performative 
framework for the study of intellectuals«, European 
Journal of Social Theory, 21/3 (2017).



Breda Luthar

138

podoba itd.) Ta povezanost njim samim ali drugim 
pomaga uveljaviti kolektivno pozicioniranje ter 
hkrati dovoljuje individualne razlike. Podobno kot 
na področju komercialnega »generacionalizma« 
taka performativnost in pozicioniranje implicirata 
tako akterje same kot njihovo občinstvo.



139

VI

Od socializma v krizi prek 
generacijske alternativne kulture do 

kapitalističnega realizma

1. Družbeni senzorij krize
Eden pomembnih ciljev kulturne in socialne zgodo-
vine in »analize generacijskega subjekta« bi morala 
torej biti tudi dekonstrukcija procesov, v okviru 
katerih se proizvajajo kategorije, ki poimenujejo 
družbeni red ali prelome v določenem času – npr. 
»osemdeseta«, »šestdeseta«. Klasificiranje oz. poi-
menovanje namreč ni naravni fenomen in odraz 
realnosti, temveč izhaja iz družbenih konfliktov kot 
izraz boja za način reprezentacije.215 Ravno za 1980-a 
leta je relevantno vprašanje, kako kulturni narativi 
o tedanjem obdobju in generaciji kažejo na pogoje 
predstavljivosti in dovoljujejo samoidentifikacijo z 
diskurzi o formativnih letih, ki so pogosto konstru-
irani a posteriori. Primer 1980-ih let v Jugoslaviji/
Sloveniji je posebej relevanten, ker je tu vprašanje 
analitičnega pomena generacijskosti vključeno v 

215	 Širše o boju za poimenovanje, tudi kadar gre le za 
kvantificiranje ali grafično vizualiziranje realnosti, npr. 
skozi statistike, tabele, hierarhije, indikatorje, proizvodnjo 
podatkov, rangiranje, poimenovanja ipd., glej  npr. Steffen 
Mau, The Metric Society. On the Quantification of the Social 
(Cambridge: Polity Press, 2019). 



Breda Luthar

140

potekajoče politične boje za interpretacijo in zgo-
dovinjenje tega obdobja in je del boja za zasluge 
in resurse. Generacija kot mreža diskurzov je tako 
sestavni del boja za nacionalno mitologijo »nastanka 
samostojne države« in za status »ključnih akterjev«.

V 1980-ih letih so postali konflikti v Jugoslaviji 
sinhronizirani čez več različnih družbenih polj (izo-
braževalno, ekonomsko, politično, umetniško itd.), 
tako da je prišlo do resonance teh konfliktov v šir-
šem polju moči. Ko se protislovja, ki sicer obstajajo 
v vsaki družbi in v vsakem historičnem trenutku, 
zgostijo, lahko rečemo, da to historično konjunk-
turo obvladuje kriza. Krize so vedno lahko trenutki 
potencialne spremembe, ni pa vnaprej jasno, kako 
se bo neka kriza razrešila. Protihegemonični kul-
turni upor, ki nas tu zanima, se lahko oblikuje v 
okviru specifičnega vzdušja v nekem času, prav tako 
kot lahko občutek krize, izgube in jeze v drugem 
času kolonizira skrajna desnica. V tem zaključku se 
sprašujemo, če so 1980-a leta v Jugoslaviji predsta-
vljala okoliščine, ki so ponujale okvir za realizacijo 
političnega potenciala generacijske lokacije. Ali je 
torej prišlo do politične subjektivacije, ki je teme-
ljila na generacijski lokaciji, oz. v kolikšni meri je 
šlo pri kulturnih gibanjih za specifično reartikula-
cijo razrednih razmerij v tej fazi socializma? Ali je 
družbena konjunktura, ki je izhajala iz specifičnih 
družbenih in političnih razmerij, materialne kul-
ture, materialnih/tehnoloških in diskurzivnih pra-
ks ter iz razpoloženja v predartikuliranem stanju, 



141

Generacija

proizvedla protihegemonične kulturne in družbene 
prakse in »družbeni senzorijum«? Kakšno analitično 
vlogo ima lahko v analizi te »kulturne revolucije« 
koncept generacij?

Dva pogosto zapostavljena vidika krize, ki je uo-
kvirjala historični senzorij časa ali njegovo strukturo 
občutenja, sta, prvič, mednarodno okolje tega časa 
ter, drugič, dolgoročnejše sociološke spremembe, 
povezane z obliko subjektivacije.216 En vidik jugo-
slovanske krize, ki se danes skozi pogled nazaj zdi 
pomembnejši, kot se je zdel prej, ali bolje, kot je bil 
prepoznan prej, je mednarodni vidik jugoslovanske 
krize: 1970-a in 1980-a leta so ključno obdobje in 
začetek globalnega neoliberalnega obrata, torej glo-
balizacije proizvodnje, financializacije ekonomije 
in deindustrializacije na Zahodu. D. Harvey v svoji 
referenčni Kratki zgodovini neoliberalizma217 slednje-
ga opredeli kot projekt obnovitve in rekonstrukcije 
razredne moči po treh desetletjih razrednega kom-

216	 Ko govorimo o subjektivizaciji, se v kategorialnem 
aparatu kulturne sociologije sprašujemo po kulturnih 
oblikah, ki jih posameznik navzame v nekem določe-
nem historičnem in družbenem kontekstu. Te oblike 
so nam dostopne preko praks in diskurzov skozi katere 
proces subjektivacije poteka in skozi katere se prevla-
dujoče subjektne oblike oblikujejo, dojemajo, prob-
lematizirajo, zavračajo. Ali drugače, gre za vprašanje, 
kakšno kulturno obliko sebstva ima posameznik sam 
v nekem historičnem kontekstu za samoumevno in 
kakšne interpretativne sheme jo uokvirjajo. Gl. npr. 
Reckwitz, Subjekt; Bröckling, The Entrepreneurial Self.

217	 David Harvey, Kratka zgodovina neoliberalizma (Ljubl-
jana: Studia Humanitatis, 2012).



Breda Luthar

142

promisa med kapitalom in delom po 2. svetovni 
vojni, z uveljavljeno politiko redistribucije, z državo 
blagostanja in torej omejitvijo moči ekonomskih 
elit. Neoliberalizem naj bi kapital osvobodil teh 
omejitev, hkrati pa ga je mogoče razumeti tudi kot 
del programa hladne vojne in nevtralizacije vseh 
socialističnih alternativ sistemu, ki so se pojavljale 
na Zahodu, ter državnega socializma na Vzhodu. 
Predstavlja odgovor na krizo kapitalske akumulacije 
in na ogroženost ameriške imperialne nadvlade. To 
krizo naslovijo z deindustrializacijo doma in premi-
ki proizvodnje v tujino, z globalizacijo finančnega 
kapitala, z liberalizacijo finančnih trgov in torej 
tudi z liberalizacijo mednarodnega kreditiranja.218

Mednarodni vidik jugoslovanske ekonomske, 
družbene in politične krize je treba razumeti v tem 
historičnem kontekstu: v tistem obdobju je namreč 
s posojanjem denarja tujih vladam postalo mo-
goče zaslužiti bolje kot z izkoriščanjem surovin. 
Zadolžene države so nato prisiljene v reforme, ki 
se prilagajajo neoliberalnemu fundamentalizmu. 
Ana Podvršič ugotavlja, da je bila Jugoslavija že 
vse od začetka 1980-ih let ujeta v dolžniško past in 
krožno logiko zadolževanja, saj so posojila služila 
le za odplačevanje dolga, ne pa za spodbujanje do-
mačega razvoja. Na primeru na podlagi podatkov 
OECD navaja, da je znašala rast BDP na prebivalca 
med letoma 1974 in 1980 5,3 %, v 1980-ih – med 

218	 Gl. Adam Arvidsson, Changemakers (Cambridge: Polity 
Press, 2019), str. 27.



143

Generacija

letoma 1981 in 1989 – pa minus 0,2 %, pri čemer so 
bili presežki preusmerjeni v akumulacijo deviznih 
rezerv in odplačevanje dolgov.219 V okviru BDP so 
bili zmanjšani tako javna poraba kot tudi naložbe 
in domače povpraševanje,220 v političnem evfemi-
stičnem slovarju in nato tudi v vsakdanjem ironič-
nem ljudskem jeziku državljanov se je tedaj temu 
reklo »stabilizacija«. Jugoslavija je torej doživljala 
presek kriz, kot so dolgotrajna gospodarska kriza, 
artikulacija dolžniške krize v Jugoslaviji kot delu 
zadolžene svetovne polperiferije ter konflikt med 
političnimi elitami znotraj jugoslovanskih republik 
in med republikami. To se je odvijalo na ozadju glo-
balnega mednarodnega pohoda neoliberalizma in 
neoliberalizacije jugoslovanskega samoupravljanja 
pod pritiskom konzorcija dolžnikov.

Drugi vidik specifične historične konjunkture, 
ki je zaznamovala okoliščine 1980-ih let, je bila 
kulturna modernizacija oz. kulturno sociološke 
transformacije subjekta. Sociološke spremembe 
prevladujočih subjektnih oblik so bile del dolgo-
ročne transformacije moderne in so bile le lokalno 
uokvirjene. Vse družbene prakse in govorice, ki 
konstituirajo družbeno in kulturno realnost, je mo-
goče analizirati s stališča vprašanja, kakšne oblike 
subjekta se oblikujejo preko teh praks. Historično 
tipične subjektne oblike se namreč rutinsko pro-
izvajajo skozi družbene prakse in se diskurzivno 

219	  Podvršič, Iz socializma v periferni kapitalizem, str. 68.
220	  Podvršič, Iz socializma v periferni kapitalizem, str. 69.



Breda Luthar

144

tematizirajo in normalizirajo. Te spremembe so 
funkcija mnogih diskurzov, politik in praks, pove-
zanih s (socialistično) modernizacijo, med drugim 
tudi takih sprememb, kot je npr. položaj žensk, 
vključno z dostopno kontracepcijo in legalizacijo 
splava ter dostopnostjo univerzitetne izobrazbe. 
Vse od povojnega časa se je število študentov po-
časi, toda vztrajno povečevalo, v dveh vpisnih letih 
(leta 1969/70 in 1974/75) pa je prišlo do radikalnega 
povečanja.221 Z dostopnostjo in normalizacijo uni-
verzitetnega izobraževanja je povezana drugačna 
konstelacija razredih in spolnih razmerij, najbolj 
pa doživljanje in prakticiranja slednjih. 

V tem času je razrednost nasploh relativno manj 
pomemben vidik razlik, in dostop do visokega iz-
obraževanja je bil v Jugoslaviji manj odvisen od 
razrednih razmerij tako v ekonomskem kot v kul-
turnem smislu. To ne pomeni, da so bile razredne 

221	 Po podatkih Statističnega letopisa SRS iz leta 1985 je 
bilo v študijskem letu 1980/81 na fakultetah cca 13.600 
študentov, 4 leta kasneje pa cca 15.800. V to niso vštete 
bolj poklicno usmerjene višje šole, saj se celotno število 
študentov v tem času ni povečevalo. Vseh študirajočih 
v Sloveniji (na višjih in visokih šolah, na fakultetah in 
na umetniških akademijah) je bilo v študijskem letu 
1980/81 20.400. Do največjega porasta je prišlo v ob-
dobjih 1968–1970 (z 10.100 na 13.500) ter 1974–1975 
(s 15.500 na 19.300), bolj radikalno pa se je število štu-
dentov začelo povečevati šele v drugi polovici 1980-ih 
let – leta 1988/89 je to število znašalo 30.600. Statistični 
letopis 1990, https://www.stat.si/StatWeb/sl/yearbooks/
index?year=2013 (zadnji dostop 9. 1. 2026); vse številke 
so zaokrožene.

https://www.stat.si/StatWeb/sl/yearbooks/index?year=2013
https://www.stat.si/StatWeb/sl/yearbooks/index?year=2013


145

Generacija

razlike zanemarljive – o pomenu slednjih v »alter-
nativni kulturi« govorijo tudi posamezne izpovedi 
protagonistov. Želimo le reči, da je bila struktura 
priložnosti in s tem pričakovanj v socializmu manj 
razredno uokvirjena kot drugje ali kot danes.222 
Toda povečana proizvodnja diplom je hkrati pripe-
ljala do devalvacije univerzitetne izobrazbe – torej 
do povečanja t. i. izobraženega proletariata in s tem 
do simbolnega konflikta med novo izobraženo 
generacijo in tistimi, ki so imeli definicijsko moč v 
okviru specifičnih kulturnih polj. Vrsta sogovorni-
kov, takrat študentov na umetniških akademijah in 
drugje, omenja anahronističnost in nerelevantnost 
kanoniziranega in rutiniziranega znanja, ki je pre-
vladovalo, oz. posebej omenja redke svetle izjeme 
v okviru teh institucij, ki so jih inspirirale:

	 Skratka, likovna akademija je bila pa tut prostor, na 
nek način, ki nas je stiskal, ne.*  
(D. M.)

222	 Številni sogovorniki omenjajo svoj družinski razredni 
položaj, toda izključno v primerih, ko ta vnaprej 
ne legitimira oz. avtorizira njihovega ukvarjanja z 
umetnostjo in jim torej ne daje vnaprejšnje poklicanosti, 
predestiniranosti za intelektualca_ko ali umetnico_ka, 
na primer: »Moj foter je bil električar, delavska scena 
do konca« (M. G.).

*	 Opomba urednika: Odprti narativni intervjuji, ki jih 
navajamo v nadaljevanju,  so bili opravljeni v okviru 
projekta »Oblikovanje novega kulturnega polja v Slo-
veniji v 1980-ih: civilna družba med nacionalističnimi 
politikami in medkulturnim sodelovanjem« ( J6-2576). 
Do sedaj je bilo opravljenih 28 intervjujev, sogovorniki 



Breda Luthar

146

	 Mi smo se takoj spravili na to monolitnost in mono-
kulturnost teatrske kulture v osemdesetih letih, ker je 
bila pač ostanek te kulturne politike 19. stoletja.  
(E. Č.)

	 Zagotovo pa je bila to ena izmed psiholoških struktur 
na akademiji. Neprestano pretvarjanje.  
(D. Ž.)

Demokratizacija dostopa do izobrazbe in posle-
dično povečanje števila teh »prišlekov« v določeno 
kulturno polje, ali pa vsaj njihova »nepoklicanost«, 
sta pomembna v naboru faktorjev, ki oblikujejo 
okoliščine za vsako kulturno revolucijo v polju, saj 
to spremeni način tekmovanja, kar lahko vzpodbudi 
inovacije v kulturni produkciji, hkrati pa oblikuje 
in množi publiko te kulture. Kot ugotavlja že Bour-
dieu, ko analizira Manetovo simbolno revolucijo v 
slikarstvu 19. stoletja,223 je vstopanje novih akterjev v 
določeno kulturno polje ključnega pomena za vsak 
simbolni prevrat, ker diferencira kulturno polje, 
vzpodbuja etično in estetsko subverzijo ter postavi 
pod vprašaj pravila reprodukcije in distribucije 
dokse polja. Za ta »izobraženi proletariat« je do 
določene mere značilen hysteresis, t. i. neprilagojeni 

223	 Bourdieu, Manet: a Symbolic Revolution.

pa so sodobniki 'alternativne scene' v osemdesetih, 
nekateri le zvesto občinstvo, za katero je ta kultura 
igrala formativno vlogo, drugi pomembni akterji na 
področju kulturne herezije posameznega polja ali pa 
kulturni posredniki (glasbeni uredniki, organizatorji 
dogodkov ali koncertov itd.), včasih pa v večih vlogah 
hkrati ali v različnih obdobjih.



147

Generacija

habitus – konflikt med subjektivnim upanjem ter 
objektivnimi možnostmi in priložnostmi.

Z razširitvijo dostopnosti univerzitetne izobraz-
be, predvsem pa z večjo naturalizacijo te izobraz-
be v lastnih biografskih predstavah, pride tudi do 
splošne ekspanzije pričakovanj. Ta individualna 
pričakovanja koreninijo v družbenem imperati-
vu večnega napredka, ekspanzija pričakovanj pa 
implicira večjo možnost razočaranja in nevarnost 
izgube prihodnosti, tako na individualnem kot na 
kolektivnem/družbenem področju.224 Naša pred-
postavka je, da je za konjunkturo 1980-ih ključno, 
da so se zaradi transformacije popularne kulture 
ter družbenih in kulturnih sprememb od 1960-ih 
let naprej – vključno s spremembo razmerij med 
spoli ob pomoči feminizma, kontracepcije in z njo 
povezane deformalizacije seksualnih odnosov – 
poglobile kulturne razlike med generacijo staršev 
in njihovih otrok.225 To bi torej pomenilo, da zaradi 
kulturne transformacije, vključno s tehnološkimi 
spremembami in zaradi spremembe mikropolitik 
vsakdana, lahko govorimo o različnih generacij-

224	 Za več o »občutku izgube« gl. Andreas Reckwitz, Ver-
lust. Ein Grundproblem der Moderne (Berlin: Suhrkamp, 
2024), str. 186; Andreas Reckwitz, Das Ende der Illusionen. 
Politik, Ökonomie und Kultur in der Spätmoderne (Berlin: 
Suhrkamp, 2020).

225	 »Glasba je bila nekako neko osnovno polje [...] kjer je 
naša generacija in tudi jaz, ne, seveda, kjer sem lahko 
razliko, kulturno razliko do svojih staršev vzpostavil« 
(Anon.).



Breda Luthar

148

sko specifičnih subjektnih kulturah (socialistične) 
moderne. V tej situaciji, kjer so bile kulturne oblike 
sebstva bolj generacijsko specifične in so jih oprede-
ljevale druge samoumevnosti in druge interpreta-
tivne sheme, so bile razredne razlike med mladimi 
manj historično signifikantne kot kulturne razlike 
med mladimi in starejšimi generacijami. Ali kot 
razmišlja ena izmed sogovornic oz. protagonistk:

	 Ekonomski režim, ne vem, kapitalizem je ostal nedo-
taknjen, še hujš, ne, v resnici se je začel takrat ravno 
neoliberalizirati […] da se je pa na tej, če hočeš, osebno 
kolektivni, se pravi na ravni mentalitet so se zgodil pa 
veliki premiki, in se mi zdi, da je to tisto bistveno, kar 
je pravzaprav pripomoglo k temu, kar se je pol, ne, 
nadaljevalo v osemdeseta … (T. R.)

Ali torej zato lahko govorimo o generacijsko spe-
cifični subjektiviteti, ki se je oblikovala sicer skozi 
dolgoročno transformacijo socialistične moderne, 
toda tudi kot rezultat krize in izgube utopije, in se 
je, če uporabimo Mannheimov koncept, »aktuali-
zirala« v alternativni sceni? Naslanjajoč na nemško 
kulturno sociologijo bi lahko dejali, je se ta spre-
memba subjektne kulture kazala kot nova struktura 
občutenja, za katero je bilo značilno distanciranje od 
discipliniranega »človeka organizacije« in delavsko/
uslužbenske kulture starševske moderne h kulturi 
performativnega samouresničevanja z avtentič-
nostjo kot idealom, na področju razumevanja dela 
pa »Künstleridealom«, ki določa percepcijo dela 



149

Generacija

kot akta kreativne samouresničitve.226 (Socialistič-
na) modernizacija v svojih različnih fazah torej ne 
prinese le obljube napredka družbe, temveč v svoji 
drugi fazi tudi pričakovanje »samorealizacije«, in 
se nanaša tudi na osebna biografska pričakovanja 
in na razumevanje dela skozi prizmo »Künstleri-
deala«, torej kreativnosti umetnika kot prototipske 
kreativnosti, ki oblikuje predstavo o vsakem delu. 
Andreas Reckwitz meni, da je v 1980-ih zahodna 
»protikultura«, ki ima vse od 1950-ih let naprej 
korenine v mladinski glasbeni sceni in poznoavant-
gardističnih estetskih gibanjih, dokončno erodirala 
in izgubila antagonistično razmerje do glavne kul-
ture. Odigrala je ključno vlogo kot predpogoj danes 
prevladujočega subjektnega reda – potrošniškega 
kreativnega subjekta z ustreznimi praksami na po-
dročju dela, intimnih odnosov, vzgoje, sebstva – in 
s figuro »uspešnega kreativca« v popularni kulturi 
kot povezovalnim diskurzom, ki igra vlogo legiti-
miranja in stabiliziranja.227 V kulturni sociološkem 
smislu te spremembe implicirajo tudi individualna 
biografska pričakovanja ter oblikovanje sebstva kot 
»projekta samouresničevanja« in kreativno-pod-
jetniškega subjekta. Ta ima korenine že v kontra-
kulturi 1960-ih in 1970-ih let in je danes uspešno 
integriran v projekt kulturnega kapitalizma. Tržni 
mehanizmi absorbirajo vsako opozicijo tako, da 
se sama nekonformnost preoblikuje in uporablja 

226	 Gl. npr. Reckwitz, Das Hybride Subjekt; Reckwitz, Subjekt.
227	 Reckwitz, Das hybride Subjekt, str. 455.



Breda Luthar

150

kot merilo uspešnega konformizma, kjer kapitali-
stični kreativni subjekt služi kot legitimacija »cool 
kapitalizma«.228 Ni naključje, da je največ govora o 
kreativnosti in največ medsebojnega nagovarjanja 
s »kreativni direktor«, »direktorica strateške krea-
tivnosti«, »kreativni laboratorij«, »kreativni butik« 
itd. ravno v trženju. Ali z besedami protagonista o 
tedanji kreativnosti in današnjem posplošenem 
»kreativnem dispozitivu«:

	 Improviziraš, ne, skoz neki [si] izmišljuješ, neki si kre-
ativen … Tko, dons, to je grozna beseda, kreativnost, 
ne, k je tko eksploatirana, ne, k dons je vsak kreativen, 
k jaz dons to slišim, se zgrozim ob tej besedi. In mi smo 
dejansko to, kot da bi mi to začel, ne. To izkoriščanje 
ne, tega … (E. B.)

Tako ekonomska in družbena kriza kot historične 
transformacije subjektnih kultur predstavljajo okvir 
specifičnega historičnega senzorija časa. Ta atmos-
fera časa – do katere je mogoče dostopati le skozi 
analizo praks, vključno z diskurzivnimi praksami – 
je ključna za kulturno-zgodovinsko analizo druž-
benih sprememb.229 Pomaga razmišljati o dinamiki 

228	 McGuigan, Cool Capitalism. O uspešnem koloniziranju 
kulturnega upora šestdesetih, uporabi njegovih idealov 
za legitimacijo 'novega' kapitalizma in preobrazi njenih 
protagonistov v »kapitalistični kreativni subjekt« gl. 
Boltanski in Chiapello, The New Spirit of Capitalism; 

229	 Za več o teoriji prakse in praktičnem obratu v družbenih 
vedah gl. Theodore R. Schatzki, Karin Knorr Cetina in 
Eike von Savigny (ur.), The Practice Turn in Contemporary 



151

Generacija

sprememb skozi perspektivno izkustva. Gre torej 
za afektivni vidik historične situacije, ki ga uokvirja, 
ne pa določa, med drugim tudi ekonomski kontekst. 
Razpoloženje/atmosfera kot neke vrste vzdušje ali 
struktura občutenja, ki je značilna za čas, ni osebni 
psihološki fenomen, dostopen le skozi introspekcijo, 
temveč javni in kolektivni fenomen, ki predstavlja sta-
nje pripravljenosti za nekatere afekte na račun drugih.

Ali kot pravi Jonathan Flatley, vzdušje gre skozi nas 
in mi smo v njem.230 To ni neko interno individualno 
občutenje ali eterična atmosfera, ki bi obstajala zunaj 
zgodovine, temveč neke vrste kolektivni imagina-
tivni odgovor na ta razmerja. Struktura občutenja 
ali razpoloženje časa je vsaj potencialno politično 
determinirano in politično signifikantno, saj se lahko 
artikulira v specifične nove simbolne-kulturne oblike 
v določenem času in prostoru. Številni intervjuvanci – 
protagonisti in protagonistke 1980-ih – na različne 
načine omenjajo vzdušje in atmosfero te krize kot 
kolektivni fenomen, ki je na robu semantične dosto-
pnosti in izkustveno doživet na individualni ravni:

	 Kot je tista megla, ki je tut pomembna. K v tistem trenutku 
se ta megla blazno zgosti in jo je največ in […] takrat pa-
dejo rekordi v številu dni z meglo v Ljubljani […] ker tud 
ni ljudi velik, ne. Ljubljana je prazna […]. Ljubljančani 
vedno hočejo biti nekje drugje, oziroma ne vem, kot da se 

Theory (London: Routledge, 2001); Elizabeth Shove, 
Mika Pantzar in Matt Watson, The Dynamics of Social 
Practice (London: Sage, 2012).

230	 Flatley, Affective Mapping, str. 22.



Breda Luthar

152

enači »Uspeh« s tem, da me ni tle […]. Mi smo pa bili, ker 
pač nismo mogli it … (E. B.)

	 Mi smo ga šli mal, bi rekel, polomt za pusta v mest. Zato 
ker nič ni blo, ne … Ker nič ni blo. To je bila puščava 
čista … In še ta zimska Ljubljana v tistem čau, to je bla 
katastrofa, ne. [J]e treba tudi vedet, v tistem cajtu skor 
nič ni bilo v stari Ljubljani. (B. B.)

	 Ljubljana je bila kot vas, ni bilo prave umestitve umetno-
sti, tudi teorija umetnosti ne deluje. Na tem področju 
likovne umetnosti je bilo neko mrtvilo, ni bilo žive scene. 
No, živa scena pa je v bistvu prišla tudi po drugi strani 
iz te subkulturne scene. (D. M.)

	 Ljubljana je bila prazna in je bilo veliko prostora, in, ja … 
Občutek k je bil, ta občutek brezčasnosti in hrepenenja, ne, 
hrepenenja po nečem, kar je zelo, zelo daleč in nikoli ne bo 
prišlo […]. Megla v Ljubljani je megla v Ljubljani in čist 
popolnoma drugačna kot megla v Londonu, čeprav sta 
obe goste. Ampak ta melanholija, ki je v ljubljanski megli, 
ta dolgčas, ki je v ljubljanski megli, je samo tuki … (E. B.)

	 Tko da tist, kar se zgodi skoz ‚78, je v veliki meri ene sorte 
tist, kar se sproži iz neke atmosfere, iz nekih konstelacij, 
ki se zgodijo v 70-ih letih, se vse leta 77 izjemno zgosti, 
ne, na raznih nivojih. (B. B.)

	 Mi smo pač cele noči na železniški postaji […] pijemo naj-
slabšo možno pijačo, najbolj smrdljive konjake, vinjake, 
kadimo najslabše, najbolj smrdljive cigarete. In ja, smo 
cinični, ne, se smejemo sami seb, pravzprav. Smejemo 
se sami seb. (E. B.)



153

Generacija

2. Kulturni upor kot artikulacija krize

Od konca 1970-ih dalje krizo na eni strani uokvirjajo 
ideološke in materialne okoliščine državnega socia-
lizma, ki se je odpovedal utopični družbeni ideji in 
se znašel v ekonomski in družbeni krizi, obenem pa 
jo uokvirja mednarodna neoliberalna konjunktura. 
Ti konjunkturni pogoji so predstavljali okoliščine 
za takratno prevladujočo strukturo občutenja, ki je 
ponujala potencialno podlago za nastanek protihege-
moničnih elementov v kulturi (na področju slikarstva, 
gledališča, teorije, popularne glasbe …), kjer inova-
cije niso bile samo novitete ali reinvencije tradicije, 
temveč so predstavljale prelom z obstoječo kulturno 
hegemonijo na posameznih poljih. Zunanji faktorji, 
torej ekonomska in družbena kriza ter kulturne spre-
membe, niso sprožili kavzalno in deterministično 
formalnih simbolnih revolucij in estetskih inovacij v 
dinamiki posameznih kulturnih polj, vseeno pa so te 
okoliščine predstavljale pomembno potencialnost teh 
sprememb in dekonstrukcije molčečega soglasja. Te 
okoliščine ter nov generacijski subjekt in tehnologije 
sebstva, prek katerih ta vzpostavlja razmerje s samim 
seboj, ter z njim povezane kolektivne transformacije 
ne predstavljajo le novega mentalnega sveta, temveč 
nove družbene kulturne oblike. 

Konjunkturne okoliščine so onemogočale, da bi 
bil ta »kreativni« nekonformizem takoj integriran 
v trg kot ekonomska surovina ali v etnonacionalne 
koncepte umetnosti oz. na hitro zatrt. Kriza v več 
družbenih poljih, tudi v političnem in ekonomskem, 



Breda Luthar

154

je v 1980-ih letih v Sloveniji predstavljala okvir in 
pogoje za simbolno revolucijo na različnih kultur-
nih poljih in za oblikovanje »alternativne scene« 
kot razširjene infrastrukture tega protihegemo-
ničnega kulturnega upora. Ta prelom se je izražal 
skozi alternativne, tudi subverzivne kulturne sim-
bolne oblike, ki so jih ponujali novi prišleki v po-
samezno polje – torej generacijski protagonisti – 
v gledališču, popularni glasbi, v vizualni kulturi, hu-
manistiki in družbenih vedah … Z besedami dveh 
sogovornikov oz. protagonistov o zgostitvi in sinergiji 
teh potencialnosti:

	 Skratka, tist, kar se zgodi pol, ta proces, ne, pač se dogaja 
vse sorte. To, al je to popolno naključje, kar je tut možno, 
ne, pač ena sinergija enih procesov, ki se zgostijo v enem 
času. (B. B.)

	 Moramo vedeti, da je v zgodovini tako, da so neka dolo-
čena obdobja prelomna […] recimo, ta konec Jugoslavije, 
to je bilo pred koncem […] se pravi, pa po tem […] je cel svet 
gledal v to smer. (D. M.)

Večvrstna kriza, skupaj z novimi »profetičnimi 
herezijami« v okviru posameznih kulturnih polj, je 
torej pripeljala do tega, da se je postavljal pod vprašaj 
samoumevni red stvari in da se je orkestriral upor.231 
Kulturne simbolne revolucije pa vedno lahko sprožijo 
širše družbene spremembe, saj nestabilnost, ki je zna-
čilna za krizo, in antagonistična protislovja lahko šele 

231	 Gl. Fowler, »Pierre Bourdieu on social transformation«, 
str. 439.



155

Generacija

omogočijo družbene transformacije. Pojem »kulturna 
revolucija« tu uporabljamo pogojno, saj so radikal-
ni prelomi praviloma le privid – v okviru vsakega 
kulturnega polja je mogoče vedno najti kontradik-
torne oblike, ki so bile v nasprotju z prevladujočim 
estetskim ali epistemološkim mainstreamom polja. 
Hkrati je v umetnosti vse od avantgarde prihajalo do 
demontaže mita novega in umetnika kot originalnega 
ustvarjalca ter do proizvodnje estetske inovacije preko 
preurejanja in prisvajanja – v vsakem novem je ne-
kaj starega in v vsaki ponovitvi je aspekt ustvarjalne 
variacije. To so oblike in prakse, ki so lahko živele v 
delni marginalnosti in obskurnosti dolgo pred 1980-
imi leti. Intervjuji s protagonisti govorijo o številnih 
zapostavljenih avtorjih in oblikah, ki so predstavljali 
alternativo mainstreamu polja in so ponujali jezik, 
ki je bil relevanten za alternativo (umetniški kolektiv 
OHO, Azra, Buldožer, Alan Ford …).232 

	 Na tem makro planu se mi zdi, da bi ta teza utegnila 
držat, ne, se prav, da so se osemdeseta nasploh ali pa še 
posebej pri nas v Sloveniji, Jugoslaviji takratni, začela 
konec šestdesetih, ne, rečmo s kulturno revolucijo‚ 68. 
[…] Na makro nivoju se ni nič spremenilo v svetu.  
(T. R.)

232	 Barry Phillips navaja svoj pogovor s Perom Lovšinom 
leta 2017: »Nismo prišli iz ničesar. Izšli smo iz dobre 
zgodovine uporniških stvari v kulturi – in tudi neke 
vrste političnega uporništva, nekaj političnega boja. 
Obstajala je močna alternativna kultura«; Barry Phillips, 
In Search of Tito’s Punks (Bristol: Intellect, 2023), str. 64.



Breda Luthar

156

	 Tut pač recimo Pekarna in Glej so bili povezani z OHO-
-jem […] to je bila ena scena, ki bi zahtevala čisto eno 
drugo obliko institucionalne podpore, in pač, ta se ni 
zgodila. To je bilo vse pač razsekljano in potisnjeno 
nazaj v te kanonične modele. In pač, v to situacijo smo 
mi prišli. Mislim, da je bila ta generacija v šestdesetih 
in sedemdesetih do osemdesetih že utrujena in utišana. 
(E. Č.)

Alternativna kultura, ki se je v mnogih posrednih 
vidikih lahko naslanjala na interdisciplinarne arti-
stične scene še iz poznih 1960-ih in prve polovice 
1970-ih, je proizvedla nov jezik in novo strukturo 
občutenja. Ta kulturna revolucija je bila politična 
le v toliko, v kolikor vse simbolne revolucije lahko 
zarežejo skozi mitologijo oz. dokso, ki je osrednjega 
pomena za ohranjanje moči v specifičnem kultur-
nem polju kot sistemu razmerij s specifičnimi pravi-
li.233 Zmaga pri opredelitvi pravil namreč omogoča 
bolj ali manj monopolistični nadzor nad definira-
njem principov vrednotenja v nekem specifičnem 
kulturnem polju. Boji v polju (npr. v polju likovne 
umetnosti, glasbe, gledališča ali v akademskem 

233	 Marx v »Osemnajstem brumairu Ludvika Bonaparteja« 
takole razmišlja o razmerju med politično spremembo 
in simbolno revolucijo: vsaka simbolna revolucija pred-
postavlja politično revolucijo, toda politična revolucija 
sama po sebi ni zadosti, da bi proizvedla tudi simbolno 
revolucijo, torej spremembo dokse ali popularnega ve-
denja. Toda simbolna revolucija je nujno potrebna, da bi 
politična transformacija dobila ustrezen jezik, ki je pogoj 
za njeno polno uresničitev; Marx in Engels, Izbrana dela.



157

Generacija

polju) so torej boji glede definiranja legitimnosti 
in distribucije simbolnih časti. Opredeljujejo kri-
terije umetniškosti, kdo je lahko izvoljen v redno 
profesuro, kdo je umetnik, kakšni so kriteriji vstopa, 
kakšni so formalni in kakšni neformalni kriteriji 
simbolnega priznanja, kakšna so pravila kooptaci-
je in posvetitve, kakšen je specifičen kapital polja 
itd.). Revolucije v kulturnem polju so se torej bíle 
okoli estetskih ali teoretskih konfliktov, a so bile – 
s prevpraševanjem estetske ortodoksije, artistič-
ne hierarhije, pravil pripustitve in z heretičnimi 
premestitvami – posredno, v najbolj evfemistični 
obliki, tudi skrajno politične.

	 Šlo je res za urbano kulturo […] ki je želela neko dru-
gačno prihodnost, ampak ne protisocialistično, to je 
tudi ključ … (M. G.)

	 En od osnovnih pristopov je bil pač – mi se bomo iz-
ogibali politiki na odru, od tega, recimo, kar so počeli 
Jovanović in Ristić – in bomo začeli pri reformi in-
stitucije, se pravi v okviru produkcije […] se pravi s 
kakršnokoli spremembo gledališča, estetike, publike 
je treba začeti, začeti pri sami instituciji, pri pogojih 
produkcije … (E. Č.)

	 Takrat smo bili vsi kritični do socializma, kot je bil, 
ne do samega socializma, jaz to večkrat poudarjam 
[…] da NSK-jevci niso bili proti socializmu, na-
sprotno, da so posredno zahtevali več socializma.  
(Z. B.)



Breda Luthar

158

	 Se prav, to kar je potem blo kot civilna družba, kot alter-
nativna scena. Vse te neke formulacije k so pol nastale, 
ne […] v bistvu je bil ta rokenrol, ne, se prav rokenrol, 
nogomet, stadion, televizija, gledanje televizije v seriji 
partizanskih filmov – vse to pomešan skupaj s pankom, 
tak čist poseben izraz, ne. V tem je razlika z ameriškim 
in angleškim pankom … (E. B.)

	 Leta štiriinosemdeset, pomen tega simpozija o alterna-
tivi […] ker tle se začne ta aliansa te kulture in politike, 
pač aliansa, ki tudi spolitizira do določene mere kulturo 
in jo interpretira predvsem skozi politične cilje, ki pa 
niso bili edini – upam, da mi je uspelo to povedati.  
(E. Č.)

Razlikovanje med novim in noviteto, ki smo jo 
uvedli že na začetku, je pomembna distinkcija, ki 
ima politično in estetsko/komercialno dimenzijo. 
V svoji politični dimenziji nam omogoča razumeti 
razliko med t. i. »disidentskim« uporom na eni 
strani ter »alternativno« subverzijo v 1980-ih. Za t. i. 
rezidualne elemente, ki praviloma opredeljujejo t. i. 
razumniški ali »disidentski« upor v 1980-ih, je zna-
čilno, da je tedanja kritika socializma utemeljevana 
s stališča etnonacionalizma (»slovenski nacionalni 
program«), iz katerega se je kasneje rekrutirala in ga 
kanonizirala tudi slovenska »razumniška« in politič-
na desnica.234 V kontekstu 1980-ih let v Jugoslaviji bi 

234	  Gl. npr. eseje v posebni številki Nove revije: Niko Grafe-
nauer in Dimitrij Rupel (ur.), Nova revija (Prispevki za 
nacionalni program), 6/57 (1987).



159

Generacija

lahko rekli, da je bila rezidualna struktura občutenja 
(R. Williams), značilna za nacionalistične intelek-
tualce, t. i. narodnjake, nastajajoča (angl. emergent) 
pa za »alternativni« kulturni upor v socializmu, ki 
predstavlja subverzijo hegemonične kulture. To 
omeni tudi eden izmed intervjuvancev, ko v kon-
tekstu razstave skupine v New Yorku opredeli svoj 
»upor« v luči mednarodnega tipiziranja disidentske 
vzhodnoevropske kulture in svoj odnos do »disi-
dentstva«: »[T]a galerist nas je želel poamerikanit, 
ampak smo rekli, da ne bomo […] nismo bili disi-
denti nikoli, ne […] za nas je bil socializem pozitiven 
na nek način« (D. M.).

3. Milje in scena: urbana teatralizacija in 
zavzetje prostora

a.	 Prostor

Transformacija subjektne kulture, ki je seveda tran-
slokalna in se artikulira kot »alternativna kultura«, 
predstavlja sociološko podlago, ki se realizira in 
dobi praktično dramaturško potrditev v prostorski 
uprizoritvi. V Ljubljani (in tudi po drugih, manjših 
mestih) se je konec 1970-ih in v prvi polovici 1980-ih 
let oblikoval alternativni milje kot nekakšen pos-
redovalni člen med subjektivnim in objektivnim 
v družbeni strukturi, ki implicira specifično gene-
racijsko strukturo občutenja kot način soočanja in 
spopadanja z lastnim položajem ter kot artikulacija 
družbenoekonomske in kulturne krizne konjunktu-



Breda Luthar

160

re. Vrsta sogovornikov bolj ali manj eksplicitno po-
udarja, da je bil ključen moment te kulture zavzetje 
javnega prostora, tudi zahteva po ne le državljanskih 
pravicah, temveč tudi vidnosti in legitimaciji ge-
jevske in lezbične scene. Zato je o alternativni kul-
turi 1980-ih najbolj produktivno razmišljati v prvi 
vrsti kot o prostorski kategoriji, ki je bolj posledica 
socioloških sprememb in njihove artikulacije v krizi 
kot pa načrtovan politični upor. To javno kulturno 
skupinjenje je bilo izraz vedno večjega pomena 
kulturne dimenzije razrednih razlik v 1980-ih ter, 
kot smo dejali zgoraj, tudi velikega kulturnega ge-
neracijskega razkoraka med generacijo staršev in 
generacijo takratnih mladih. S kulturno sociološko 
reinterpretacijo »alternativne scene« in usmerit-
vijo analitične pozornosti na prostorski vidik sub-
verzije235 premeščamo pogled s predpostavljene 
racionalne ideološke in intencionalne političnosti 
alternativne kulture na urbani milje kot praktično 
uprizoritev in prostorsko prakso.

	 To je bil nekak začetek tega, da se je šlo v javni odprti 
prostor, je nekaj, o čemer bi bilo treba še kaj več povedati … 
(B. B.)

235	 »Zdaj sem rekel prostor ... Prostor je nekaj, o čemer bi 
bilo treba še kaj več povedati, samo v tej dimenziji, s 
katero sem se v bistvu jaz tudi pol enih 20, 30 let ukvarjal, 
v bistvu prav fokus imel na tem ...« (B. B.). Gl. tudi Bratko 
Bibič, Hrup z Metelkove: tranzicije prostorov in kulture v 
Ljubljani (Ljubljana: Mirovni inštitut, Inštitut za sodobne 
družbene in politične študije, 2003).



161

Generacija

	 Ljubljana ni bila več vas, ampak je ratala neka metropola … 
Tukaj so se dogajali koncerti, tuki je ratala avtonomna 
cona, so se snemali koncerti in vsi bendi, ki so imel kaj 
za povedat, in teh je bilo zelo dost […] so bili v tem pro-
storu, v kletnih prostorih študentskega naselja. (D. M.)

	 Škucova galerija je bila več kot galerija … To je bil nek 
prostor […] scena dobi prostore fizične bližine […] center 
mesta je bil prazen, popolnoma nič se ni dogajalo, stare 
hiše, vse je bilo prepuščeno, noben ni živel, tam so živeli 
najbolj, najrevnejši sloji, ne pa tisti najbogatejši, kot je 
danes. (M. G.)

	 Disko FV je bil zelo pomemben […] v Disku FV se je 
dogajala modernizacija prostora. […] Ljubljana ni bila 
več vas, ampak je ratala neka metropola … (D. M.)

	 Diskoteka je imela ime po citatu Frana Verbinca, slovar-
ja tujk, »Tako je to v vojni«. Mi smo hodili v diskoteko 
z naslovom Tako je to v vojni. Si vi to predstavljate? 
(D. Ž.)

	 Časi, ko je nekako umirala Jugoslavija […]so bli to časi, 
ko je v bistvu blo, smo dobili občutek, da je vse dovoljen, 
v našem življenju in v umetnosti. […] Ko živiš v enem 
takem v resnici svobodnem prostoru, zaradi tega, ker 
en sistem izgublja svojo moč, drug sistem pa sploh še ni 
prišel, ne. In to je povezano tudi s to iluzijo … Nekako o 
kapitalizmu, ne. (U. C.)

Pomen prostorskosti se posebej izraža v mnogih in-
tervjujih, ki omenjajo lokale, bifeje, parke ali kioske ob 
določenem času dneva, npr. ponoči, koncertne dvo-



Breda Luthar

162

rane, improvizirane koncertne prostore in prostore 

različnih performansov ter druge prostore dogajanja, 

kjer se je scena realizirala (Rio, kavarna Union, Škuc, 

Disko FV, obiskovanje Kinoteke, burek in poceni pijača 

na železniški postaji ponoči, Kulturni dom Šiška, Dom 

Svobode Šentvid itd.): »[S]mo hodili v Koper na kavo, 

tam je bilo tako zbirališče, takoj ko si stopil v ta Koper, 

so bili ljudje, ki so očitno že tako vizualno pripadali k 

nekemu skupnemu miljeju« (Z. B.).

To pomeni, da je se je posamezni pripadnik neke 

scene v različnih prostorskih kontekstih vedno znova 

imel za del podobne publike. Lokalna scena je bila del 

nadlokalnega kulturnega prostora, kjer so se oblikovala 

afektivna zavezništva onstran lokalnega ali konkretnih 

kontaktov. Scena je imela torej poseben lokalni pomen 

v okviru lokalne zgodovine, bila je lokalno umeščena 

in opredeljena z lokalno konjunkturo, toda hkrati je 

presegala lokalni kontekst in je delovala na nadlokalni 

ravni kot avtonomna lokalna scena:

	 Ljubljana je bila tista postaja, gledano iz Beograda, 

kjer se te stvari najprej pojavijo, kjer se malce filtrirajo 

morda in dobijo nek glamur, ki sem ga jaz tam dol do-

življal kot super seksi … To je za nas bil »the glamur«, 

ki nas je zanimal, nas, ki smo bili impressionable kids. 

[…] Vse to je bila reputacija Ljubljane, bendi, cajtungi, 

gej scena, ker to je bil nekak tisti next stage, bridge too 

far, ki nam je dokazoval, da ta roba, ki jo dobivamo iz 

Ljubljane, ni samo pozerska … (V. Ć.)



163

Generacija

	 Tako da, Ljubljana je bila majhna pač […] ampak smo 
imeli to srečo, da smo nekak se vključili v to široko civi-
lizacijsko … Situacijo, prek panka in prek teh dogajanj, 
ki so sledila. (D. M.)

Alternativni milje lahko razumemo kot latentno 
skupino, v okviru katere so v Ljubljani in v nekaj manj-
ših mestih nastale manifestne skupine – scene, ki so 
omogočale teatralizacijo kulturnih razlik. Scene so 
ekspresivne družbene formacije, ki si delijo določe-
no strukturo občutenja, določen »mi« občutek, ter 
postanejo vidne skozi prostorskost – lokale in druga 
mesta zbiranja. Za razliko od miljeja scena namreč ni 
mogoča brez neposredne osebne sociabilnosti, in šele 
ti prostori so ljubljansko alternativno sceno naredili 
vidno in hkrati politično.236 Scena je bila torej nabor 
v mestu vidnih skupkov urbane družbenosti, ki jo 

236	 Gerhard Schulze (Die Erlebnisgesellschaft, str. 463) sceno 
opredeli kot omrežje lokalnih publik, ki jih oblikujejo 
trojne dimenzije: a. delno prekrivanje ljudi, krajev in 
vsebin z neko stalno publiko, b. ključne fiksne, toda 
premikajoče se prostorskosti, in c. tipična »izkustvena 
ponudba«. Scena so po Schulzu prostori, kjer pride do 
skupnega uprizarjanja vsakdanje estetske sheme, kjer 
je vsak udeleženec hkrati gledalec in nastopajoči. Miha 
Kozorog in Dragan Stanojević pa predlagata naslednjo 
definicijo scene: koncept scene se nanaša na prostorsko 
kontekstualizirano komuniciranje na osnovi stvari, ki 
štejejo (estetske kategorije, objekti, ideologije itd.). Te 
stvari predstavljajo sidrišče za identificiranje tistih, ki 
sodelujejo v tej komunikaciji; Miha Kozorog in Dra-
gan Stanojević, »Towards a definition of the concepts 
of scene: communicating on the basis of things that 
matter«, Sociologija, 3/55 (2013), str. 369.



Breda Luthar

164

je definirala njena teatraličnost in povezanost z 
subverzijami v posameznih kulturnih poljih. Tako 
milje kot konkretnejše in bolj manifestne scene so 
bile povezane s prostori, ki so te manifestacije omo-
gočali – določene stvari so se počele na določenih 
mestih. Za sceno je bilo tipična večprostorskost, kjer 
se je publika gibala med različnimi prostori (lokali, 
zunanjimi prostori druženja, prostori dogodkov), 
ki so tvorili skupno povezanost.237

b. 	Paralelnost do družbenega centra

Milje tako ne pomeni nujno ljudi iz istega druž-
benega konteksta, temveč ljudi, ki podobno in-
terpretirajo družbeni kontekst.238 Na alternativno 
kulturo 1980-ih let lahko gledamo kot na neke vrste 
durkheimovsko »moralno integracijo« na podlagi 
kulturnih razlik, ki ni enostavno estetski izraz uso-
dnega objektivnega položaja, temveč do določene 
mere rezultat izbire ali nujnosti izbire – glede estet-
skega, posebej glasbenega okusa, jezikovnih kodov, 
načina interakcije, obleke in materialne kulture, te-
lesnih praks, teritorialnega vedenja, seksualnosti …). 
Iz te »moralne integracije« izhaja zgoščanje stikov 
na podlagi iste estetske in (pogosto neartikulirane 
ali polartikulirane) svetovnonazorske orientacije. 

237 Gl. tudi Punk pod Slovenci, uredila Tomaž Mastnak in 
Neža Malečkar (Ljubljana: ZSMS, 1984), predvsem 
poglavje Andreje Potokar »Pank u Lublan« (str. 32–46).

238	 Hradil, Sozialstrukturanalyse in einer fortgeschrittenen 
Gesellschaft, str. 17.



165

Generacija

»Alternativni subjekt« je bil proizvajan skozi inte-
lektualne in estetske diskurze in na nivoju kodiranja 
predstavlja znatno investicijo. Keith Harris zato npr. 
meni, da bi lahko tudi sceno razumeli kot Bourdi-
eujevsko polje, ki zahteva neki specifični kapital.239

Kot vse scene je bila torej tudi alternativna scena 
fragmentarna in je imela svoj center in svoje »han-
gers-on«, ki so bili manj ideološko ali kreativno 
angažirani. S tem, ko so se sceni pridružili mladi, ki 
so v Ljubljano prišli na novo, predvsem študentje, 
se pomen scene ni spreminjal, personalna menjava 
torej ni pomenila nujno njenega razpada ali spre-
membe. Eden izmed intervjuvancev, v tistih časih 
mlad srednješolski panker, ki je bil v sceno »koop-
tiran« preko glasbenih oddaj Radia Študent, ki jih je 
takrat vodil Igor Vidmar, npr. govori o svoji takratni 
percepciji obstoja dveh velikih scen – šminkerjev 
in pankerjev:

	 Se prav, šminkerji, pol smo bli pa alternativci, k smo pa 
hodili v, hm … Pajzle v študentskem naselju, ne. Dokler 
teh pajzlov niso zaprli. In je bila ta delitev na šminkerje 
in alternativce vidna tudi v voznem parku, ki smo ga 
uporabljali. Se pravi, alternativci smo bili na biciklih … 
Odnos med temi scenami je vedno neka mešanica med-
sebojne ignorance ali hegemoničnega konflikta, ali 
kot je poimenoval svoje stališče do šminkerjev zgornji 
sogovornik, »alergija z elementi zadrtosti« (A. Ž.).

239	 Keith Harris, »'Roots?': the Relationship between the 
Global and the Local within the Extreme Metal Scene«, 
Popular Music, 19/1 (2000), str. 13–30.



Breda Luthar

166

Alternativna kultura je bila notranje diferencirana, 
toda v prostorskem in socialnem smislu del istega 
miljeja in scene. Notranja diferenciacija je potekala 
posebej v smislu razlik med mlado pankovsko 
kulturo na eni strani ter na drugi strani kreativci 
in publiko ikonoklastičnih umetniških projektov 
in praks v okviru posameznih kulturnih polj, npr. 
gledališča, glasbe ali vizualne umetnosti:

	 Smo v bistvu takoj že šli na to, da bo to eksperimentalni 
projekt […] da tle gre za umetnost, ne. Za razliko od 
neke popularne kulture, kamor je punk konec koncev 
tudi spadal. V bistvu punk je bil, pač kar se je nas tikal 
takrat, neka angažirana zabava. (Anon.)

Druga linija delitve je bila gotovo razredna in je 
delila pankovske otroke »s ceste« ter študente ali 
mlade umetnike:

	 V prvem polčasu so bli ti izkušeni gospodje, če jim tako 
rečem […] iz družin […] kot bi rekel […] bolj normalnih 
družin, izobražencev, srednjega razreda, ki bo iz tega 
srednjega razreda postal nek drug, mogoče višji srednji 
razred ali pa bo ostal srednji razred […] pa na drugi 
strani neki mulci, ki so najebal in imajo zato kaj za 
napisati […] na drugi strani pa jasno, ti starejši, ki so 
tvorili to neko sceno, neko to civilno družbo […] so bli 
dosti bolj varni, mi nismo bili varni […] in preprosto 
smo preveč tvegal. (E. B.)

Scena se je oblikovala kot strukturirana skup-
nost, z različnimi prekrivajočimi se podscenami 
kot deli iste scene (mladi punkerji, starejša, bolj 



167

Generacija

novovalovska artistična scena, intelektualni del sce-
ne, civilnodružbena scena, politični del scene itd.), 
z občutkom bolj ali manj ohlapnega članstva v 
njej. Čeprav torej milje ne predstavlja enotnega 
polja, pa je v prostorskem in socialnem smislu del 
iste scene, povezuje ga torej neke vrste paralelnost 
do družbenega središča. Miha Kozorog in Dragan 
Stanojević obravnavata koncept scene v okviru 
analize ekspresivnih družbenih formacij in izha-
jajoč iz simbolno interakcijskega pristopa. Menita, 
da koncepti, kot so scene, subkulture in podobno, 
niso izključujoči, temveč obravnavajo isti družbeni 
fenomen z različnih stališč. 240

Alternativni milje je bil torej ločeni družbeni 
svet, ki je demonstriral razliko do normativnega.241 
Lahko bi jo celo označili za prvo urbano boemsko 
sceno/milje v neurbani družbi. Boema namreč 
nikoli ni skrita kultura, temveč je vedno javni 
performans in v tem smislu presečišče prostora, 
življenjskega stila ter umetniške imaginacije in 
prakse. Boemsko sceno razumemo kot artistično 
urbano sceno v konfliktnem razmerju do 
mainstreama, ki jo opredeljuje zgoraj omenjeni 
»Künstlerideal« ter podrtje meja med umetniškim 
in vsakdanjim, vključno s totalnostjo stila življenja in 
osebo umetnika. Domena estetskega in umetniških 
praks se razširi onstran polja umetnosti, prav tako 

240	 Kozorog in Stanojević, »Towards a definition of the 
concepts of scene«, str. 358.

241	  Gl. John Irwin, Scenes (London: Sage, 1977). 



Breda Luthar

168

se preoblikuje razumevanje tega, kaj sploh šteje za 
umetniško delo in umetniško prakso.242 Te scene 
se oblikujejo tudi kot simptom modernizacije  
in urbanizacije vse od prve polovice 19. stoletja 
naprej v velikih urbanih metropolah, kot je Pariz, 
in v najbolj tragični obliki v weimarski Nemčiji 
v Berlinu 1920-ih let, kasneje pa v New Yorku z 
avantgardno umetniško sceno in vzponom punka 
v ikoničnih klubskih lokacijah na Lower East Side 
ali v Berlinu nekoliko kasneje.243

	 Kavarna Union, tja so hodili imigranti, ne […] takrat 
tako imenovani delavci na začasnem delu iz drugih 
republik, ne. A veš, to je bilo včasih tko, da je bila ena 
polovica oni, druga polovica smo bli pa mi, če se ni 
pomešal ne, ampak je blo, kdor se je prej nabral na ker-
mu koncu, ne, potem na konc […] železniška, in to se je 

242	  Za več gl. Helmut Kreuzer, Die Boheme: Analyse und 
Dokumentation der intellektuellen Subkultur vom 19. Jahr-
hundert bis zur Gegenwart (Stuttgart: J. B. Metzler, 1971); 
Reckwitz, The invention of creativity. Boema nikoli ni 
skrita kultura, temveč je vedno javni performans in v 
tem smislu intersekcija prostora, življenjskega stila ter 
umetniške imaginacije in prakse. Odprtje estetskih 
meja in ekstenzija umetnosti onstran meja umetnosti 
sta postajala intenzivnejša tekom 20. stoletja.

243	 Luc Boltanski in Eve Chiapello (The New Spirit of Capi- 
talism) menita, da postane v zadnji četrtini 20. stoletja 
umetnost temeljni strukturni model za družbenost v  
t. i. »estetskem kapitalizmu«, umetniško polje s svojim 
režimom novosti torej postane družbeni vzorec za dru-
ga družbena polja ter za splošno uveljavitev kreativnega 
dispozitiva v celoti in normalizacijo t. i. kreativnega 
sebstva (gl. Reckwitz, The invention of creativity).



169

Generacija

mepal, vse to, to ima Lešnik tut dobro formulacijo, da 
je blo to neki v smislu popularnih razredov, ne, kot v 
Franciji, da je to mikstura vsega živega, od delavcev, 
lumpenproleratiatov, inteligence, kulturnjakov, mula-
rije […] taka mešanca pač, sestava je bila una neverjetna 
pa zanimiva, mislim, tko se je dogajal. (B. B.)

	 In če razmišljam o medijih, ne, o tistih, ki so poslu-
šali Radio Študent, dejansko se ustvarja ena zavest. 
Mi smo se zbirali v različnih placih, tam smo zvečer 
prihajali v FV, v ta klub, da prideš tja, si moral na 
nek način biti del te cele združbe, teh stotih ljudi, ki 
so prihajali redno. In kjer v bistvu nisi rabil nek pose-
ben inštrumentarij ali besednjak, prihajal si v svojem 
pankovskem imidžu, bolj ali manj provokativnem, 
tudi po cesti, hoja, se spomnim, da je bila kar teater, 
in vsi tisti pankerji so bili teater … In tam se počutiš 
kot doma […] in izmenjava poteka brez velikih konte-
kstualizacij, poslušaš glasbo, točno veš, kateri komad 
je to, in to ustvarja, bi rekla, to dejansko skupnost … 
(M. G.)

Posebej v intervjujih tistih protagonistov, ki so bili 
organizatorji dogodkov v galeriji Škuc, organizatorji 
koncertov, producenti videov, oblikovalci plakatov 
itd., je očitno, da je scena implicirala tudi prakse 
transformacije stvari. Will Straw meni, da je večina 
aktivnosti znotraj neke scene t. i. transformativno 
delo, tako da je ključno vprašanje, kakšna transfor-
macija materialnosti se dogaja znotraj neke scene – 
npr. s fotokopijami, imidži, videi, prostori, kar vse 



Breda Luthar

170

predstavlja del komunikativne infrastrukture sce-
ne.244 Scena 1980-ih let je bila eden redkih izrazov 
urbane sociabilnosti v Ljubljani in Sloveniji. Kot 
vse scene je bila rezultat konvergence historičnih, 
ekonomskih in tehnoloških faktorjev. V tem smislu 
so v njenem okviru obstajale nekatere prakse, ki se 
zdijo pomožne, v resnici pa so bile v jedru scene 
(npr. video tehnologija, (fan)zini, ki jih je omogočil 
kseroks …):

	 Nas je pa zanimala ta forma kseroksa, to, da lahko 
zin v bistvu kot video publiciraš, ne da bi imel cen-
zuro… In to je bila moč te nove tehnologije […] ko 
si pa kseroksiral, ko si snemal video in ga montiral 
hkrati, tam ni bilo nikogar vmes, tam si sam odločal …  
(M. G.)245

Vrsta akterjev na sceni je igrala pomembno vlogo: 
redno občinstvo kot infrastruktura scene, osrednji 
feni s svojimi imidži, ki so bili ključni za teatrali-
zacijo scene, priložnostno občinstvo scene, orga-
nizatorji dogodkov in koncertov, glasbeni kritiki, 
novinarji (predvsem na za sceno ključnem Radiu 
Študent), »teoretska scena« z mlajšimi akademi-
ki na področju humanistike in družboslovja ter 
predvsem kreativci na področju gledališča, glasbe, 
vizualne kulture, povezani s sceno kot konceptualni 

244	 Will Straw, »Some Things a Scene Might Be: Postface«, 
Cultural Studies, 29/3 (2015).

245	 O pomenu kseroksa v alternativni downtown sceni v New 
Yorku v 1970-ih gl. tudi Kate Eichhorn, »Copy Machines 
and Downtown Scenes«, Cultural Studies, 29/3 (2015).



171

Generacija

vodje, torej t. i. kulturni posredniki oz. simbolni 
producenti. Ključna za to, da lahko govorimo o 
sceni, sta določena infrastruktura scene, ki ima 
vlogo kultiviranja občinstva (npr. predvsem preko 
oddaj Radia Študent, večina intervjuvancev omenja 
predvsem oddajo Rock fronta) in obstoj občinstva 
kot infrastrukture vsega dogajanja in atmosfere.246 
Scena je torej imela insajderje, podpornike, občin-
stvo, outsiderje.247

	 Tko da Radio Študent je v bistvu vplival na celo ge-
neracijo, bi reku, mularije, mladine kakor se je temu 
rekl […] to pomeni uno generacijo iz, ki se je nekak […] 
kot se reče […] socializirala, ne, akultirurala skozi 
sedemdeseta […] informacijo o tem si dubu prek Radia 
Študent … (B. B.)

	 Smo takrat vsi poslušali Radio Študent, da je bila to 
dejansko neka, neka nujnost, pri nas doma je bil Radio 
Študent ves čas prižgan, poslušali smo Igorja Vidmarja, 

246	 Drug pomemben element »infrastrukture« je demo-
kratizacija in zavzetje takrat pomembnih institucij mla-
dinskega organiziranja s strani mladinskih predstavni-
kov, ki so bili pomembni akterji, simpatizerji kulturne 
alternativne scene. Brez teh političnih simpatizerjev 
v uradnih mladinskih organizacijah, ki so bili del is-
tih generaliziranih kulturnih sprememb, se ta kultura 
verjetno ne bi artikulirala na isti način. Morda je ravno 
to ključen moment specifičnosti te kulture v Sloveniji. 
Po drugi strani so mnenja o vlogi uradnih mladinskih 
organizacij med sogovorniki tudi zelo kritična: »Zame 
so bili zmeraj nasprotniki, nikoli zavezniki v resnici. 
Mislim, ker so imel zmer računico, a veš« (B. B.).

247	 Gl. tudi Irwin, Scenes, str. 207.



Breda Luthar

172

Rock fronto, in to je bilo bolj formativno vse skupaj kot 
marsikaj, kar smo slišali na predavanjih … (Z. B.)

	 Ta isti sošolec me je tud opozoril na Radio Študent in 
na oddaje, ki jih je na Radiu Študent vodil Igor Vidmar 
[…]. To je bila pa oddaja Bodi tukaj zdaj. Mal za tem 
je prišla na vrsto še Vidmarjeva Rock fronta, ne. Smo 
tud to poslušal. To smo jemal , oziroma jaz sem jemal 
strašno resno. Pač, če je Igor Vidmar rekel, da se ne 
nosi hlač iz Trsta, sem si jaz oddahnil. Pač hlač iz Trsta 
itak nisem imel. Ampak v redu, pač to se ne nosi, ne. 
Če je rekel, da je walkman eskapizem, sem si oddahnil. 
Nimam walkmana, ampak vsaj nimam nečesa, kar 
po tej mladopankerski filozofiji itak ni primerno, ne.  
(A. Ž.)

	 Še to moram povedati, ja, radio Študent je bil zelo 
pomemben, jaz od srednje šole naprej poslušam Radio 
Študent, tut danes, je edini, kjer … Radio ima sicer te 
reklame in to ne prenašam, tako da Radio Študent je 
bil zelo ključen, še vedno je … (D. M.)

	 To je bil teden, ki smo ga pripravili prek UK ZSMS-ja. 
[…] Mislim, da smo 29 koncertov naredil, razstave, 
vse živo je blo, ne. Pri Ertlu sva bili z Lidijo, kuhani 
in pečeni, fiksno vsaj enkrat na teden, na peglanju, 
ne. […] Tut pank scena je imela dost veliko srečo, da 
je na republiški konferenci mladine bla taka ekipa.  
(I. B.)

	 Potem je blo pa treba tu, ne vem, braniti koga in je 
kaj počel. Mi smo pač mel te izraze, da je to, da so to 
avtentični izrazi […] mlade generacije, in recimo na 



173

Generacija

ta način se je branilo te fante, ki so zašli v tisto naci 
pank afero, na ta način se je branilo recimo denar za 
fenzine, Škuc in vse take stvari […] tle je bilo kar veliko, 
da tako rečem, teh kulturnih nesporazumov. ( J. Š.)





175

VII

Zaključek: pojem generacije in 
zgodovinjenje simbolnih revolucij

Generacijska »alternativna scena« je torej neke vrste 
predhodnica univerzalne zahteve po kreativnosti 
ali kreativnega dispozitiva pred možnostjo pol-
ne tržne kolonizacije »kreativnosti«. V relativno 
majhnem mestu, kot Ljubljana, je filigranska verzija 
kozmopolitskih scen. Predstavljala je neki etični 
svet s scensko identiteto, ni pa bila strogo kodifici-
rana – imela je porozne meje, ki so jo zamejevale, 
vendar niso bile strogo opredeljene in so dopuš-
čale možnost za improvizacijo. Če na »alterna-
tivno kulturo« pogledamo sociološko, s simbolno 
interakcionističnega stališča, in torej izhajamo iz 
situacije kot epistemološko primarnega izhodišča 
družbenosti, razumemo alternativno sceno kot 
komunikativno prakso vzpostavljanja razlike in 
ustvarjanja meje do kulturnega »mainstreama«. 
Kot prostorsko praktična kategorija je predvsem 
spopad s kulturno hegemonijo, ki je impliciral in 
je bil povezan z spreminjanjem dokse v različnih 
kulturnih poljih. Sceno moramo torej razumeti kot 
prostorsko prakso, prostor združevanja različnih 
kulturnih fenomenov v neko koherentno celoto.

Ravno praksa in prostorskost, ki ju scena impli-
cira, se upirata reduciranju scene na fiksne perso-
nalizirane nalepke za poimenovanje neke relativno 
stabilne skupine ljudi (kot je npr. subkultura), ki se 



Breda Luthar

176

oblikuje okoli kulturnih objektov in praks. Določene 
vrste scen, tako kot scena 1980-ih, predstavljajo oko-
lja in atmosfere (senzorije), v katerih se lahko pojavi-
jo in vzcvetijo nova družbena gibanja, temelječa na 
podpori, ki jo ponuja scena v lokalnem kontekstu.248 
V tem smislu je ta prostorski fenomen združeval 
različne kulturne fenomene in jim je podelil neko 
relativno koherentno kolektivno identiteto iz lo-
čenih kulturnih praks (gledališče, glasba, vizualna 
kultura, teorija, politično institucionalizirano krilo, 
nova družbena gibanja …). Če parafraziramo Johna 
Irwina, bi lahko rekli, da mesto s to sceno ni bilo več 
»družbeni stroj« konsenza in konformnosti, temveč 
»stroj za zabavo«, ki ga poganjajo vznemirjenje, 
libido/samoekspresija in kulturna herezija.249

Koncept generacije, ki se danes uporablja v trže-
nju ali »žurnalistični sociologiji« in ki to obravnava 
kot homogeno demografsko kategorijo, radikalno 
drugačno od tiste, rojene deset let prej, v resnici 
ni vreden nič več kot horoskop. Če pa generacijo 
rekonceptualiziramo kot rezultat historično spe-
cifičnih režimov subjektivacije in transformacij 
subjektivnosti, ki se zgostijo v določenem trenutku 
krize in radikalnih sprememb, in če je ne razume-
mo le skozi ta sociološki obstoj, temveč tudi skozi 
njeno diskurzivnost in izkustvenost (poimenovanje, 
etiketiranje, prakticiranje in doživljanje), potem 

248	 Gl. tudi Straw, »Some Things a Scene Might Be: Post-
face«.

249	 Irwin, Scenes.



177

Generacija

nam ta lahko služi kot analitično orodje za razu-
mevanje družbenih transformacij in simbolnih 
revolucij, katerih akter in produkt je ta sociološko/
diskurzivna generacija. 

Da bi se ta historična subjektivnost »aktualizirala«, 
potrebuje infrastrukturo in kulturne posrednike, ki 
govorijo zanjo in v njenem imenu, zato je ključno 
vprašanje, kdo to aktualizacijo in generacijsko 
performativnost kolonizira. Če koncept postavimo 
ob bok drugim potencialnim virom kolektivne 
identitete in družbenega razlikovanja, kot so 
razred, etničnost ali spol – ki jih lahko prav tako 
uporabimo za razmišljanje o povezavi osebnega 
izkustva in strukturnih okoliščin v pojasnjevanju 
družbenih sprememb – je generacija specifična, 
ker samodejno implicira časovnost in spremembo. 
S tem omogoča imaginiranje in konceptualiziranje 
časovnosti,250 ker zadeva kategoriziranje, 
klasificiranje ter tudi poimenovanje in etiketiranje/
označevanje zgodovine.

250	 Gl. Purhonen, »Zeitgeist, Identity and Politics«, str. 2.





179

Bibliografija

Aboim, Sofia in Pedro Vasconcelos. »From political to so-

cial generations: A critical reappraisal of Mannheim's 

classical approach«. European Journal of Social Theory, 17/2 

(2014), str. 165–183.

Althusser, Louis. »The Underground Current of the Materia-

lism of the Encounter«. V: Philosophy of the Encounter: Later 

Writings, 1978–1987, uredila François Matheron in Oliver 

Corpet (London: Verso, 2006), str. 163–207.

Arvidsson, Adam. Changemakers (Cambridge: Polity Press, 

2019).

Baert, Patrick in Marcus Morgan, »A performative fra-

mework for the study of intellectuals«. European Journal of 

Social Theory, 21/3 (2017), str. 322–339.

Bell, Daniel. The End of Ideology: on the exhaustion of political 

ideas in the fifties (Cambridge: Harvard University Press, 

1988/1960).

Bengtsson, Stina in Bengt Johansson. »'Media Micro-Gene-

rations'. How New Technologies Change Our Media Mo-

rality«. Nordicom Review, 39/2 (2018), str. 95–110.

Berger, Bennett M. »How Long Is a Generation?« The British 

Journal of Sociology, 11/1 (1960), str. 10–23.

Berlant, Laurent. Cruel Optimism (Durham: Duke University 

Press, 2011).

Best, Beverly. »Raymond Williams and the Structure of Fee-

ling of Reality TV«. International Journal of Humanities and 

Social Sciences, 2/7 (2012), str. 192–201.

Bibič, Bratko. Hrup z Metelkove : tranzicije prostorov in kulture v 

Ljubljani (Ljubljana: Mirovni inštitut, Inštitut za sodobne 

družbene in politične študije, 2003).

Blackman, Lisa, John Cromby, Derek William Hook, Dimi-

tris Papadopoulos in Valerie Walkerdine. »Creating Su-

bjectivities«. Subjectivity, 22/1 (2008), str. 1–27.

Bohnenkamp, Björn. Doing Generation. Zur Inszenierung von 



Breda Luthar

180

generationeller Gemeinschaft in deutschsprachigen Schriftme-

dien (Bielefeld: Transcript Verlag, 2011).

Bolin, Göran. Media Generations. Experience, Identity and Me-

diatised Social Change (London: Routledge, 2017).

Boltanski, Luc in Eve Chiapello, The New Spirit of Capitalism 

(London: Verso, 2007).

Borak, Neven. Ekonomski vidik delovanja in razpada Jugoslavije 

(Ljubljana: Znanstveno in publicistično središče, 2002).

Bourdieu, Pierre. Classification Struggles (Cambridge: Polity 

Press, 2016).

– –, Manet: A Symbolic  Revolution (Cambridge: Polity Press, 

2017).

– –, Praktični čut (Ljubljana: Studia Humanitatis, 2002).

– –, The Field of Cultural Production (New York: Columbia 

University Press, 1993).

– –, The Rules of Art: Genesis and Structure of the Literary Field 

(Redwood City: Stanford University Press, 1996).

– –,  »What Makes a Social Class? On The Theoretical and 

Practical Existence Of Groups«. Berkeley Journal of Socio-

logy, 32 (1987), str. 1–17.

– –,  »'Youth' is just a word«. V: Sociology in Question, uredil 

Pierre Bourdieu  (Thousand Oaks: Sage, 1993) str. 94–102.

Bourdieu, Pierre in Loïc J. D. Wacquant, An Invitation to 

Reflexive Sociology (Chicago: University of Chicago Press, 

1992).

Bourdieu, Pierre in Roger Chartier. The Sociologist and the 

Historian (Cambridge: Polity Press, 2015).

Bourdieu, Pierre, Roger Chartier in Carlo Ginzburg. Sociolo-

gija, zgodovina, književnost (Ljubljana: Studia Humanitatis, 

2011).

Brnčić, Ivo. Generacija pred zaprtimi vrati: izbor esejev in kritik, 

1912–43 (Ljubljana: Cankarjeva založba, 1954).

Brown, Wendy. »American Nightmare. Neoliberalism, Neo-

conservativism and De-Democratization«. Political Theo-

ry, 34/6 (2006), str. 690–714.



181

Generacija

Bröckling, Ulrich. The Entrepreneurial Self. Fabricating a New 

Type of Subject (London: Sage, 2016).

Clarke, John. »Anti-elitism, populism and the question of 

the conjuncture«. V: The Cultural Politics of Anti-Elitism, 

uredila Moritz Ege in Johannes Springer (London: Rou-

tledge, 2023) str. 49–63.

Collins, Randall. Interaction Ritual Chains (Princeton: Prince-

ton University Press, 2005).

Connolly, John. »Generational Conflict and the Sociology of 

Generations: Mannheim and Elias Reconsidered«. Theory, 

Culture & Society, 36/7–8 (2019), str. 153–172.

Corsten, Michael. »The Time of Generations«. Time & Socie-

ty, 8/29 (1999), str. 249–272.

Coupland, Douglas. Generation X: Tales for an Accelerated Cul-

ture (New York: St. Martin's Press, 1991).

Dean, Jodi. »Neofeudalisierung: Die innere Logike des 

kommunikativen Kapitalismus«. V: Theorien digitalen 

Kapitalismus, uredili Tanja Carstensen, Simon Schaupp 

in Sebastian Sevignani (Frankfurt: Suhrkamp, 2023), str. 

439–457.

Deutsch, Kim. Orientierung unter Bedingungen gesellschaftli-

cher Transformation (Wiesbaden: Springer Verlag, 2022).

Dilthey, Wilhelm. »Über das Studium der Geschichte der 

Wissenschaften vom Mensch, der Gesellschaft und dem 

Staat (1875)«. V: Die Geistige Welt. Einleitung in die Philosop-

hie des Lebens. Erste Hälfte: Abhandlungen zur Grundlegung 

der Geisteswissenschaften, Gesammelte Schriften, vol., 5 

(Stuttgart: B.G. Teubner, 1957).

Dović, Marijan. »Bourdieujeva radikalna vizija umetno-

stnega in literarnega polja«. Sodobnost, 67/10 (2003), str. 

1293–1306.

Dreyfus, Herbert L. Being-in-the-world: A commentary on 

Heidegger’s being and time (London: MIT Press, 1991).

Durkheim, Émile. The Rules of Sociological Method (Basingsto-

ke: Palgrave, 1895/2013).

Ege, Moritz. »Cultural Studies als Konjunktur- und 



Breda Luthar

182

Konstellationsanalyse. Zur Einleitung«. Zeitschrift für Kul-

turwissenschaften, 13/2 (2019), str. 101–104.

Edmunds, June in Bryan S. Turner. Generations, Culture and 

Society (Maidenhead: Open University Press, 2002).

Eichhorn, Kate. »Copy Machines and Downtown Scenes«. 

Cultural Studies, 29/3 (2015), str. 363–378.

Eisenstadt, Shmuel N. From Generation to Generation: Age 

Groups and Social Structure (Glencoe: The Free Press, 1956).

Elias, Norbert. Die Gesellschaft der Individuen (Frankfurt am 

Main: Suhrkamp, 1994/1991).

– –, O procesu civiliziranja: sociogenetske in psihogenetske razi-

skave (Ljubljana: Založba cf, 2000).

– –, The Germans (Cambridge: Polity Press, 1996).

Eyerman, Ron in Bryan S. Turner. »Outline of a theory of 

generations«. European Journal of Social Theory, 1/1 (1998), 

str. 91–106.

Färber, Alexa, Ben Trott, Alexandra Schwell in Rainer Win-

ter. »Repliken«. Zeitschrift für Kulturwissenschaften, 13/2 

(2019), str. 126–127.

Fischer, Mark. Kapitalistični realizem (Ljubljana: Maska, 

2021).

Flatley, Jonathan. Affective Mapping: Melancholia and the Politics 

of Modernism (Cambridge: Harvard University Press, 2009).

Flere, Sergej, Rudi Klanjšek, Miran Lavrič, Andrej Kirbiš, 

Marina Tavčar Krajnc, Marko Divjak, Tjaša Boroja, Bar-

bara Zagorc in Andrej Naterer. Slovenian youth 2013: living 

in times of disillusionment, risk and precarity (Zagreb: Fri-

edrich-Ebert-Stiftung; Maribor: Center za raziskovanje 

postsocialističnih družb – CePSS, 2014).

Fowler, Bridget. »Pierre Bourdieu on social transformation, 

with particular reference to political and symbolic revo-

lutions«. Theory and Society, 49 (2020), str. 439–463.

Frith, Simon. »Generation«. V: New Keywords: A Revised 

Vocabulary of Culture and Society, uredili Tony Bennett, 

Lawrence Grossberg in Meaghan Morris (Oxford: Blac-

kwell Publishing, 2005), str. 145.



183

Generacija

Fromm, Erich. Beg pred svobodo (Ljubljana: UMco, 2020).

– –, Die Determinierheit der psychischen Struktur durch die Ge-

sellschaft. Zur Methode und Aufgabe einer Analytischen Sozi-

alpsychologie (München: Open Publishing Rights GmbH, 

1937/1992).

– –, Escape from Freedom (New York: Farrar & Rinehart, 1941).

Funk, Rainer. »Erich Fromm's Concept of Social Character«. 

Social Thought & Research, 21/1–2 (1998), str. 215–229.

Gerth, Hans H. in Charles W. Mills. Character and Social Stru-

cture (London: Routledge, 1953/1970).

Geržina, Suzana in Mirjana Ule. Mladina v devetdesetih. Ana-

liza stanja v Sloveniji (Ljubljana: Urad Republike Slovenije 

za mladino, 1996).

Giddens, Anthony. The Constitution of Society (Cambridge: 

Polity Press, 1984).

Gilbert, Jeremy. »This Conjuncture: For Stuart Hall«. New 

Formations, 96/97 (2019), str. 5–6.

Grafenauer, Niko in Dimitrij Rupel (ur.). Nova revija (Prispev-

ki za nacionalni program), 6/57 (1987).

Gramsci, Antonio. Izbrana dela (Ljubljana: Cankarjeva založ-

ba, 1974).

Grossberg, Lawrence. »Cultural Studies in Search of a 

Method, or Looking for Conjunctural Analysis«. New For-

mations, 96/1 (2019), str. 38–68.

Hall, Stuart. »The Great Moving Right Show«. Marxism Today 

( januar 1979), str. 14–20.

Hall, Stuart in Doreen Massey. »Interpreting the Crisis«. 

Soundings: A journal of politics and culture, 44/44 (2010), str. 

57–71.

Hall, Stuart, Chas Critcher, Tony Jefferson, John Clarke in 

Brian Roberts. Policing the Crisis: Mugging, the State and 

Law and Order (London: Macmillan International Higher 

Education, 2013).

Hands, Joss. »From Cultural to New Materialism and Back: 

the Enduring Legacy of Raymond Williams«. Culture, 

Theory and Critique. 56/2 (2015), str. 133–148.



Breda Luthar

184

Hardy, Nick. »Theory From the Conjuncture: Althusser's 

Aleatory Materialism and Machiavelli's dispositif«. Déca-

lages: the Journal of Althusser Studies, 1/3 (2013), čl. 5.

Harris, Keith. »'Roots?': the Relationship between the Global 

and the Local within the Extreme Metal Scene«. Popular 

Music, 19/1 (2000), str. 13–30.

Harvey, David. Kratka zgodovina neoliberalizma (Ljubljana: 

Studia Humanitatis, 2012).

Hazlett, John D. My Generation: Collective autobiography and 

identity politics (Madison: University of Wisconsin Press, 

1998).

Heath, Joseph in Andrew Potter. The Rebel Sell. How the Counter-

culture Became Consumer Culture (Mankato: Capstone, 2005).

Heidegger, Martin. Bit in čas (Ljubljana: Slovenska matica, 

2005).

Highmore, Ben. Cultural Feelings, Mood, Meditation and Cultu-

ral Politics (London: Routledge, 2017).

Hofman, Ana, Alenka Bartulović, Mojca Kovačič, Tanja Pet-

rovič in Martin Pogačar. »Afektivni obrat. Koncepti, obe-

ti, omejitve«. Glasnik SED, 60/1 (2020), str. 56–66.

Hradil, Stefan. Sozialstrukturanalyse in einer fortgeschrittenen 

Gesellschaft. Von Klassen und Schichten zu Lagen und Milieus 

(Opladen: Leske + Budrich, 1987).

Irwin, John. Scenes (London: Sage, 1977).

Jameson, Frederick. Postmodernism, or, the Cultural Logic of 

Late Capitalism (Durham: Duke University, 1991).

Jureit, Ulrike. »Generation, Generationalität, Generationen-

forschung«. V: Docupedia-Zeitgeschichte (2017), str. 1–13.

Jureit, Ulrike in Michael Wildt (ur.). Generationen: Zur Re-

levanz eines wissenschaftlichen Grundbegriffs (Hamburg: 

Hamburger Edition, 2005).

Kanai Asane in Rosalind Gill. »Woke? Affect, neoliberalism, 

marginalised identities and consumer culture«. New For-

mations, 102 (2021), str. 10–27.

Klepec, Peter. Dobičkonosne strasti. Kapitalizem in perverzija 

(Ljubljana: Analecta, 2008).



185

Generacija

Kozorog, Miha in Dragan Stanojević. »Towards a definition 

of the concepts of scene: communicating on the basis of 

things that matter«. Sociologija, 3/55 (2013), str. 353–374.

Kreuzer, Helmut. Die Boheme: Analyse und Dokumentation 

der intellektuellen Subkultur vom 19. Jahrhundert bis zur Ge-

genwart (Stuttgart: J. B. Metzler, 1971).

Kučić, Lenart J. »Talci neke mladosti«. Disenz, 13. 1. 2022, 

https://www.disenz.net/talci-neke-mladosti.

Kuljić, Todor. »'Problem generacija': nastanak, sadržaj i ak-

tuelnost ogleda Karla Mannheima«, Sociologija, XLIX/3 

(2007), str. 224–249.

Laslett, Peter. »Interconnections over Time«. Journal of 

Classical Sociology, 5/2 (2005), str. 205–213.

Lavrič, Milan in Tomaž Deželan. Mladina 2020. Položaj mla-

dih v Sloveniji (Maribor: Univerza v Mariboru, 2021).

Lemert, Charles C. Sociology After the Crisis (Boulder: Westvi-

ew, 1995).

Loyal, Steven in Stephen Quiley. »State Formation, Habitus, 

and National Character: Elias, Bourdieu, Polanyi, and 

Gellner and the Case of Asylum Seekers in Ireland«. His-

torical Social Research, 45/1 (2020), str. 226–261.

Mannheim, Karl. »Das Problem der Generationen«. Kölner 

Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 7/2 (1928), str. 

157–185.

– –, Ideology and Utopia. An Introduction to the Sociology of 

Knowledge (New York: Harcourt, Brace and Company, 

1936).

Marx, Karl. »Osemnajsti brumaire Ludvika Bonaparta«. V: 

Izbrana dela, zvezek III, uredila Karl Marx in Friedrich 

Engels (Ljubljana: Cankarjeva založba, 1852/1977).

Marx, Karl in Friedrich Engels. Izbrana dela, III. zvezek (Lju-

bljana: Cankarjeva založba, 1977).

Mastnak, Tomaž. Civilna družba Osemdeseta: Pojmovnik nove-

ga kulturnega polja, 1 (Ljubljana: Založba ZRC, 2023).

Mastnak, Tomaž in Neža Malečkar (ur.). Punk pod Slovenci 

(Ljubljana: ZSMS, 1984).

https://www.disenz.net/talci-neke-mladosti


Breda Luthar

186

Matthews, Sean. »Change and Theory in Raymond Willi-

ams's Structure of Feeling«. Pretexts: Literary and Cultural 

Studies, 10/2 (2010), str. 179–194.

Mau, Steffen. The Metric Society. On the Quantification of the 

Social (Cambridge: Polity Press, 2019).

Maza, Sarah. The Myth of the French Bourgeoisie: An Essay on 

the Social Imaginary, 1750–1850 (Cambridge: Harvard Uni-

versity Press, 2003).

McGuigan, Jim. Cool Capitalism (London: Pluto Press, 2009).

– –, Neoliberalna kultura (Maribor: Aristej, 2016).

– –, Raymond Williams: Cultural Analyst (London: Intellect 

Books, 2019).

McGuigan, Jim in Marie Moran. »Raymond Williams and Soci-

ology«. The Sociological Review, 62/1 (2014), str. 167–188.

Meisenhelder, Thomas. »From character to habitus in socio-

logy«. The Social Science Journal, 43/1 (2006), 55–66.

Middleton, Peter. »Why Structure Feeling?« News From 

Nowhere, 6 (1989), str. 52.

Mills, Charles W. Sociološka imaginacija (Ljubljana: Založba 

FDV, zbirka Theoria, 1958/2018).

Ngai, Sianne. Ugly Feelings (Cambridge: Harvard University 

Press, 2005).

Niethammer, Lutz. »Annäherung an das Thema 'Genera-

tionalität'«. V: Generationalität und Lebensgeschichte im 20. 

Jahrhundert, uredil Jürgen Reulecke (München: Oldenbo-

urg, 2003).

Ortega y Gasset, José. The Revolt of the Masses (New York: 

W.W. Norton & Company Inc, 1930/1960).

Phillips, Barry. In Search of Tito’s Punks (Bristol: Intellect, 

2023).

Pickering, Michael. History, Experience and Cultural Studies 

(London: Macmillan Press, 1997).

Pilcher, Jane. »Mannheim's sociology of generations: an 

undervalued legacy«. British Journal of Sociology, 45 (1994), 

str. 481–495.

Pinder, Wilhelm. Das Problem der Generation in der 



187

Generacija

Kunstgeschichte Europas (Berlin: Frankfurter Verlags-An-

stalt, 1926).

Podvršič, Ana. Iz socializma v periferni kapitalizem. Neoliberali-

zacija Slovenije (Založba cf: Ljubljana, 2022).

Pogačar, Martin. Alternativa. Osemdeseta: Pojmovnik novega 

kulturnega polja, 2 (Ljubljana:, Založba ZRC, 2026).

Purhonen, Semi. »Generations on paper: Bourdieu and the 

critique of 'generationalism'«. Social Science Information, 

55/1 (2016), str. 94–114.

– –, »Zeitgeist, Identity and Politics: The Modern Meaning 

of the Concept of Generation«. V: The Routledge Internatio-

nal Handbook on Narrative and Life History, uredili Ivor Go-

odson, Ari Anikainen, Pat Sikes in Molly Andrews (New 

York: Routledge, 2016), str. 167–178.

Pušnik, Maruša, Breda Luthar in Dejan Jontes, »Spominski 

narativi in bitke za opredelitev socializma: jugoslovanska 

osemdeseta«, Teorija in praksa, 61/2 (2024), str. 347–367.

Reckwitz, Andreas. Das Ende der Illusionen. Politik, Ökonomie 

und Kultur in der Spätmoderne (Berlin: Suhrkamp, 2020).

– –, Das hybride Subjekt. Eine Theorie des Subjektkulturen von 

der bürgerlichen Moderne zum Postmoderne (Weilerswist: 

Velbrück Wissenschaft, 2008).

– –, Družba singularnosti. O strukturnih spremembah moderne 

(Ljubljana: Krtina, 2023).

– –, Subjekt (Bielefeld: Transcript, 2008).

– –, The Invention of Creativity (Cambridge: Polity Press, 

2017).

– –, The Society of Singularities (Cambridge: Polity Press, 2017).

– –, Verlust. Ein Grundproblem der Moderne (Berlin: Suhr-

kamp, 2024).

Repe, Božo in Darja Kerec. Slovenija, moja dežela. Družbena 

revolucija v osemdesetih (Ljubljana: Cankarjeva založba, 

2017).

Riesman, David. The Lonely Crowd: A Study of the Changing 

American Character (New Haven: Yale University Press, 

1956).



Breda Luthar

188

Roseman, Mark. »Generationen als 'imagined communiti-

es'«, Sonderforschungsbereich, 580/9 (2003), str. 33–41.

Sapiro, Gisele. »Habitus: History of a Concept«. V: Internati-

onal Encyclopedia of the Social & Behavioral Sciences, uredil 

James D. Wright (London: Elsevier, 2015), str. 484–489.

Schatzki, Theodore R. »Introduction: Practice Theory«. V: 

The Practice Turn in Contemporary Theory, uredili Theodo-

re R. Schatzki, Karin Knorr Cetina in Eike von Savigny 

(London: Routledge, 2001) str. 10–23.

– –, Social Change in a Material World (London/New York: 

Routledge, 2019).

– –, Social Practices (New York: Cambridge University Press, 

1996).

Schatzki, Theodore R., Karin Knorr Cetina in Eike von Sa-

vigny (ur.). The Practice Turn in Contemporary Theory (Lon-

don: Routledge, 2001).

Schröder, Martin. »Der Generationenmythos«. Kölner Ze-

itschrift für Soziologie, 70 (2018), str. 469–494.

Schulze, Gerhard. Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der 

Gegenwart (Frankfurt: Campus Verlag, 2005).

Schwartz, David L. Symbolic Power, Politics and Intellectuals 

(Chicago: University of Chicago Press, 2013).

Sennett, Richard. The Corrosion of Character. The Personal 

Consequences of Work in the New Capitalism (New York: W.W. 

Norton and Co., 1998).

Shove, Elizabeth, Mika Pantzar in Matt Watson. The Dynami-

cs of Social Practice (London: Sage, 2012).

Siibak, Andra, Nicoletta Vittadini in Galit Nimrod. »Genera-

tions as media audiences: An Introduction«. Participations, 

11/2 (2014), str. 100–107.

Siibak, Andra in Nicoletta Vittadini. »Editorial: Introducing 

four empirical examples of the »generationing« process«. 

Cyberpsychology, 6/2 (2012), str. 3.

Steinmetz, George. »Bourdieu, Historicity, and Historical 

Sociology«. Cultural Sociology, 5/1 (2011), str. 45–66.



189

Generacija

Straw, Will. »Some Things a Scene Might Be: Postface«. Cul-

tural Studies, 29/3 (2015), str. 476–485.

Szydlik, Marc. »Generationenforschung«. Soziologische Re-

vue, 24 (2001), str. 69–80.

Thompson, Edward P. The Making of the English Working Class 

(New York: Vintage Books, 1963/1966).

Ule, Mirjana in Franc Smrke. Mladina in ideologija (Ljubljana: 

Delavska enotnost, 1988).

Ule, Mirjana in Vlado Miheljak. Prihodnost mladine (Ljublja-

na: DZS, 1995).

Wark, McKenzie. »Planet of Noise: So who are Generation X 

and why are they saying these terrible things about us?«. 

Juice December (1993), str. 74–78.

Weigel, Sigrid. »Die 'Generation' als symbolische Form. 

Zum genealogischen Diskurs im Gedächtnis nach 1945«. 

Figurationen. gender literatur kultur, 0 (1999), str. 158–173.

Weisbrod, Bernd. »Generation und Generationalität in 

der Neueren Geschichte«. Aus Politik und Zeitgeschichte, 8 

(2005), str. 3–9.

Whyte, William H. The Organisation Man (Philadelphia: Uni-

versity of Pennsylvania Press, 1956).

Williams, Raymond. Culture (London: Fontana Press, 1981).

– –, Keywords. A Vocabulary of Culture and Society (New York: 

Oxford University Press, 1983).

– –, Marxism and Literature (Oxford: Oxford University Press, 

1977).

– –, Politics and Letters: Interviews with the New Left Review 

(London: New Left Books, 1979).

– –, Preface to Film (London: Film Drama Limited, 1954).

– –, Televizija: tehnologija in kulturna forma (Ljubljana: Založ-

ba FDV, zbirka Theoria, 1979/2022). 

– –, The Long Revolution (London: The Hogarth Press, 1961).

– –, The Sociology of Culture (New York: Schocken Books, 

1982).

Willis, Paul. Learning to Labour. How Working-Class Kids Get 

Working-Class Jobs (Farnham: Ashgate, 1977).



Breda Luthar

190

Winter, Ralph. Generation als Strategie: zwei Autorengruppen 

im literarischen Feld der 1920er Jahre. Ein Deutsch-Französi-

scher Vergleich (Göttingen: Wallstein Verlag, 2012).

Wohl, Robert. The generation of 1914 (Cambridge: Harvard 

University Press, 1979).

Zasuk. »Kdaj bo že konec vaših osemdesetih«. Zasuk, 6. 2. 

2024, https://zasuk.si/2024/02/06/kdaj-bo-ze-konec-va-

sih-osemdesetih. 

https://zasuk.si/2024/02/06/kdaj-bo-ze-konec-vasih-osemdesetih
https://zasuk.si/2024/02/06/kdaj-bo-ze-konec-vasih-osemdesetih


Kazalo

Zakaj generacija?� 3

I. 	 Etimološka opredelitev pojma in zgodovinski okvir� 11

1.	 Uvod� 11

2.	 Konjunkturalna analiza in razpoloženje� 15

3.	 Generacija kot analitični koncept: med biografijo in zgodovino	 21

4.	 Konjunktura 1980-ih in njen historični senzorij ali »štimung«	 24

II.	 Moderni koncept generacije� 31

1. 	 Od genealoške do družbene generacije� 31

2. 	 Sociologija družbene generacije:  Mannheim in generacija  

kot skupnost usode� 38

	 a. 	Generacija kot skupna lokacija in kot aktualnost� 40

	 b. 	Sveži kontakt in prevrednotenje inventorija� 43

	 c. 	Lokacija in izkustvo� 45

3. 	 Od Mannheima do generacije kot zamišljene skupnosti  

v sodobni nemški sociologiji� 49

4. 	 Druge oblike skupinjenja: razred, milje, scena� 53

III.	 Alternativni ali dopolnjujoči pojmi: struktura občutenja� 57

1. 	 Historični senzorijum: struktura občutenja kot artikulacija  

historičnega izkustva generacije v kulturnih oblikah� 57

2. 	 Historičnost subjektivnega� 61

3. 	 Struktura občutenja kot ideologija, preden ta postane ideologija	 65

4. 	 Struktura občutenja, kot se artikulira v kulturnih oblikah� 68

5.	 Struktura občutenja kot kolektivni imaginativni odgovor� 72

6.	 Kulturna grožnja družbeni hegemoniji: novo vs. rezidualno	 76

7.	 Generacijskost strukture občutenja: afektivna atmosfera  

in skupni historični čas� 80

IV.	 Alternativni ali dopolnjujoči pojmi: družbeni karakter in habitus	 85

1. 	 Generacija kot družbeni karakter� 85

2. 	 Habitus in generacija kot mreža figuracij: Elias� 90



3. 	 Habitus in generacija kot rezultat klasifikacijskih bojev: Bourdieu	 95

4. 	 Generacijski habitus v krizi: simbolna revolucija in družbena� 104

5.	 Generacije kot prakse klasificiranja� 110

V.	 Diskurz razlike: konstruktivistična predelava generacijskega koncepta� 117

1. 	 Generacija kot historično proizvedena diskurzivna formacija� 117

2. 	 Generacionalizacija� 123

3. 	 Komodifikacija generacijskega kategoriziranja� 126

4. 	 Sklep: generacija kot družbena entiteta in kot diskurzivna formacija�132

VI.	 Od socializma v krizi prek generacijske alternativne kulture do 

kapitalističnega realizma� 139

1. 	 Družbeni senzorij krize� 139

2. 	 Kulturni upor kot artikulacija krize� 153

3. 	 Milje in scena: urbana teatralizacija in zavzetje prostora� 159

	 a.	 Prostor� 159

	 b. 	Paralelnost do družbenega centra� 164

VII.	 Zaključek: pojem generacije in zgodovinjenje simbolnih revolucij� 175

VIII.Bibliografija� 179



Po
jm

ov
ni

k
G

EN
ER

AC
IJ

A
Br

ed
a 

Lu
th

ar

Generacija je kot koncept vsaj trodelna: prvič, ima svojo 
sociologijo, ki izhaja iz specifične historične konjunkture, v 
kateri se je znašla, torej družbenih in ekonomskih okoliščin 
in napetosti. Drugič, ima diskurzivno eksistenco, ki zade-
va javni diskurz, narativizacijo in etiketiranje generacij 
v okviru zgodovinjenja nasploh. Pogled, skozi katerega 
posamezniki interpretirajo svoje izkustvo, je torej odvisen 
tudi od etiketiranja in kategorizacij, ki mobilizirajo določen 
pogled na svoje lastno izkustvo. Tretjič, generacija se oblikuje 
kot izkustvo s specifično moralno ekonomijo, skozi katero 
interpretira to izkustvo, ki je tako historično kot diskurzivno 
in je ključen vidik občutenja in koncepta generacije – ima 
torej svojo subjektivnost. 

17 €

zalozba.zrc-sazu.si

http://zalozba.zrc-sazu.si

	_GoBack
	Zakaj generacija?
	Etimološka opredelitev pojma 
in zgodovinski okvir
	1.	Uvod
	2.	Konjunkturalna analiza in razpoloženje
	3.	Generacija kot analitični koncept: 
med biografijo in zgodovino
	4.	Konjunktura 1980-ih in njen historični senzorij ali »štimung«

	II
Moderni koncept generacije
	1. Od genealoške do družbene generacije
	2.	Sociologija družbene generacije:  Mannheim in generacija kot skupnost usode
	a. 	Generacija kot skupna lokacija in kot aktualnost
	b. 	Sveži kontakt in prevrednotenje inventorija
	c. 	Povezovalna stališča in lokacija kot vir izkustva v neki historični konfiguraciji

	3. Od Mannheima do generacije kot zamišljene skupnosti v sodobni nemški sociologiji
	4. Druge oblike skupinjenja: razred, milje, scena

	III 
Alternativni ali dopolnjujoči pojmi: struktura občutenja
	1. Historični senzorijum: struktura občutenja kot artikulacija historičnega izkustva generacije v kulturnih oblikah
	2. Historičnost subjektivnega
	3. Struktura občutenja kot ideologija, preden ta postane ideologija
	4. Struktura občutenja, kot se artikulira 
v kulturnih oblikah
	5.	Struktura občutenja kot kolektivni imaginativni odgovor
	6.	Kulturna grožnja družbeni hegemoniji: 
novo vs. rezidualno
	7.	Generacijskost strukture občutenja: afektivna atmosfera in skupni historični čas

	Alternativni ali dopolnjujoči pojmi: družbeni karakter in habitus
	1. Generacija kot družbeni karakter
	2. Habitus in generacija kot mreža figuracij: Elias
	3. Habitus in generacija kot rezultat klasifikacijskih bojev: Bourdieu
	4. Generacijski habitus v krizi: simbolna revolucija 
in družbena
	5. Generacije kot prakse klasificiranja


	Diskurz razlike: konstruktivistična predelava generacijskega koncepta
	1. Generacija kot historično proizvedena diskurzivna formacija
	2.	Generacionalizacija
	3. Komodifikacija generacijskega kategoriziranja
	4. Sklep: generacija kot družbena entiteta in kot diskurzivna formacija

	Od socializma v krizi prek generacijske alternativne kulture do kapitalističnega realizma
	1. Družbeni senzorij krize
	2. Kulturni upor kot artikulacija krize
	3. Milje in scena: urbana teatralizacija in zavzetje prostora
	a.	Prostor
	b. 	Paralelnost do družbenega centra


	Zaključek: pojem generacije in zgodovinjenje simbolnih revolucij
	Bibliografija



